Impacto social y propuestas del Pueblo Mapuche y Mapuche-Tehuelche frente al
aislamiento social obligatorio por COVID-19 (Segundo Informe, red GEMAS)

PATAGONIA - PUELMAPU
PROVINCIAS DE NEUQUEN, RIO NEGRO Y CHUBUT
Introduccion

El proposito de este informe es colaborar con la formacion de un pensamiento que
tienda cada vez mas a tomar decisiones y a trabajar en conjunto con la diversidad
y las heterogeneidades locales y con perspectivas de mundo diferentes. Advierte
sobre problemas de larga data que profundizé la cuarentena por la pandemia del
COVID 19 y destaca otros derivados de esta coyuntura. Incluye, ademas, propuestas
realizadas por miembrxs de las comunidades y de organizaciones mapuche y
mapuche-tehuelche que permitirian mejorar las condiciones de vida frente a la
emergencia sanitaria y otras que redundardn en la construccion de modos de
convivencia gque sean efectivamente respetuosos de la diversidad.

El informe fue elaborado conjuntamente entre integrantes del Grupo de Estudios sobre
Memorias Alterizadas y Subordinadas (GEMAS, ver https://gemasmemoria.com/), las
comunidades Millalonco Ranquehue, la Catedra Abierta de Pueblos Originarios Trelew
(ver https://www.facebook.com/CatedraAbiertaDePueblosOriginariosTw/), las
organizaciones Txafkileif
(https://www.facebook.com/pages/category/Art/Txafkulei%C3%B1-
213093149578415/), Kizu Iiicifi, el Proyecto de Extension “Taifi ngilitram, taiii zungun”
(CURZA, UNCOo) y otrxs colaboradores mapuche y no mapuche. Lxs autorxs de esta
parte del informe son: Valentina Stella, Ana Margarita Ramos, Mariel Bleger, Aymara
Barés, Kaia Santisteban, Malena Pell Richards (IIDYPCA, CONICET, UNRN),
Marcela Tomas (IIDYPCA, UNRN), Ayelén Fiori (CONICET, UNPSJB), Paula Cecchi
(CIEDIS, CONICET, UNRN), Carolina Crespo (CONICET, INAPL, UBA), Matias
Valenzuela, Andrea Despo, Sandra Silva (Catedra Abierta de Pueblos Originarios,
UNPSJB) Cristina Urtizberea (UNPSJB), Ivan Adrian Paillalaf (integrante de la
comunidad Laguna Fria y Chacay oeste), Toméas Cafiicul (Organizacion Txafkileif),
Ivana Karina Gutiérrez Linkan (Integrante de la Mesa de Pueblos Indigenas de la
FAAPSS), Laura Ranquehue (Comunidad Millalonco Ranquehue), y Hermelinda
Tripailafken (Grupo Inan Leufu Mongeif).

Este trabajo colectivo es solo un muestreo participativo de distintas comunidades
mapuche y mapuche-tehuelche. Nuestro propdsito nunca ha sido realizar un censo
exhaustivo sino aportar algunas perspectivas y analisis realizados por las comunidades y
organizaciones con las que mantuvimos contacto a pesar de la situacion de cuarentena y
con las que Ixs autorxs de este informe estamos relacionadxs por distintos motivos. En
cada uno de los casos las personas con las que conversamos nos dieron de palabra su
consentimiento libre e informado para que sus apreciaciones fueran incorporadas en el
informe, chequeando cada vez que se pudo con ellas las formas finales de redaccion.

El relevamiento por parte de miembrxs de comunidades y organizaciones mapuche y
tehuelche del Puelmapu (Patagonia) se realizd durante los dias 15 y 28 de mayo. La
mayor parte de las entrevistas se hicieron telefénicamente o por WhatsApp, mientras
otras —producto de problemas de conectividad en varias zonas donde viven y la


https://gemasmemoria.com/
https://www.facebook.com/CatedraAbiertaDePueblosOriginariosTw/
https://www.facebook.com/pages/category/Art/Txafkulei%C3%B1-213093149578415/
https://www.facebook.com/pages/category/Art/Txafkulei%C3%B1-213093149578415/

“flexibilizacion” de la cuarentena— fueron realizadas en sus hogares. Lamentablemente
algunas comunidades no pudieron ser contactadas por falta de electricidad o sefial,
problemética que est4 incluida en este informe.

Lo que sigue a continuacion es producto de las conversaciones mantenidas con Ixs
referentes de las siguientes comunidades de la provincia de Neuquén, Rio Negro y
Chubut:

Provincia de Neuquén
- Lof Raquithue (San Martin de los Andes-Neuquén)
- Lof Quintupuray (Villa La Angostura-Neuquén)

Provincia de Rio Negro

- Comunidad mapuche Millalonco Ranquehue (Bariloche- Rio Negro)

- Comunidad mapuche Buenuleo (Bariloche-Rio Negro)

- Lof Lafken Winkul Mapu (Lago Mascardi, Bariloche-Rio Negro)

- Comunidad Maliqueo (Bariloche-Rio Negro)

- Organizacion mapuche Pu Pichike Choike (Bariloche-Rio Negro)

- Comunidad Waiwen Kiirruf (Viedma-Rio Negro)

- Lof Lonconao Nanculeo Diumacén (Viedma-Rio Negro)

- Comunidad Cofia Huenchufil (Ramos Mexia-Rio Negro)

- Comunidad Newen Twain Kom (Fitamiche -Costa Norquin co, Rio Negro)

- Comunidad Kom Kifie Mu (Arroyo Las Minas, Arroyo La Horqueta y Alto Rio
Chubut)

- Comunidad Ancalao (Norquin Co)

Provincia de Chubut

- Comunidad Pillan Mahuiza (Corcovado-Chubut)

- Comunidad Lago Rosario (Trevelin-Chubut)

- Coordinadora del Area de Pueblos originarios en El Hoyo-Chubut (Comunidad
Pulgar Huentuquidel, Comunidad Monsalve, Comunidad Quilodran y
Comunidad Larenas)

- Comunidad mapuche Cafiio (Cerro Leon-EI Maitén-Chubut)

- Comunidad Vuelta del Rio (Vuelta del Rio-Chubut)

- Comunidad Kurache (Vuelta del Rio-Chubut)

- Pu Lof en Resistencia Cushamen (Leleque- Chubut)

- Comunidad Cerro Céndor (Paso de Indios-Chubut)

- Comunidad Los Pichifianes (Paso de Indios-Chubut)

- Comunidad Huisca Antieco (Alto Rio Corinto-Chubut)

- Cerro Centinela (Chubut)

- Lof Pailako (Futalauken, Chubut)

- Comunidad Nahuelpan (Esquel, Chubut)

- Lof Newentuaifi Inchin (Costa de Lepa-Chubut)

- Comunidad mapuche tehuelche Prane (Esquel, Chubut)

- Comunidad de la familia Catriman-Colihueque (Laguna Larga, Esquel —
Chubut)

- Comunidad Epulef (Aldea Epulef-Chubut)

- Comunidad Fentren kimiin (Gualjaina-Chubut)

- Rula Pefii Dolavon (Chubut)

- Comunidad Sacamata Liempichun (Rio Senguer-Chubut)



- Colonia Cushamen (Cushamen-Chubut) Incluye distintas comunidades
- Comunidad Frentren Pefii- (Colonia Cushamen - Chubut)

- Comunidad Fofocahuel (Cushamen- Chubut)

- Comunidad Valle Medio de Rio Chico (Cushamen-Chubut)

- Comunidad Kumey Wentru (Costa Norquin Co - Cushamen - Chubut)
- Comunidad Napal (Mina Indio, Cushamen - Chubut)

- Comunidad Kankel (Chubut)

- Las Plumas (Chubut)

- Comunidad Laguna Fria y Chacay Oeste (Meseta Centro-Norte - Chubut)
- Comunidad Yalalaubat y Blancuntre (Meseta Centro-Norte - Chubut)
- Comunidad Los Pinos (Meseta Centro-Norte - Chubut)

- Comunidad Mallin de los Cual (Meseta Centro-Norte - Chubut)

- Lof El Chalia (zona sur - Chubut)

- Lof Tramaleo (Loma Redonda - Chubut)

Junto a conversaciones con estas comunidades, se incorporaron aquellas mantenidas con
la organizacion Pu Pichike Choike (Bariloche) y propuestas provenientes de
universidades y organizaciones mapuche, tales como el Proyecto de Extension
Universitaria del CURZA (Universidad Nacional del Comahue- Viedma) Taifi Nutram,
Taifi Zungiin. Nuestra conversa, nuestra voz) y de Kizu Ificifi, Organizacién Mapuche
en la Universidad Nacional del Komvwe (Neuquén).

En lineas generales el contexto de emergencia sanitaria declarado a nivel nacional en
relacion con la pandemia del COVID-19 conlleva restricciones en torno al
funcionamiento de ciertas instituciones, la movilidad de las personas, la posibilidad de
reunirse, asi como controles oficiales para asegurar el cumplimento de la cuarentena o
el aislamiento social por parte de la poblacién.

El informe agrupa y sintetiza las preocupaciones, problemas y proposiciones que
formularon las comunidades y organizaciones con relacion a estas medidas, aunque
también especifica aquellas que fueron manifestadas por alguna/s de ellas de manera
particular. El informe tiene como expectativa poder colaborar con quienes toman
decisiones para adecuar las medidas sanitarias y de cuidado a las dindmicas, formas de
vida, necesidades y derechos del Pueblo Mapuche Tehuelche. Acompafiamos este
informe con distintos anexos y enlaces donde se podra ampliar la informacion y con el
primer informe realizado por el grupo Gemas en el mes de marzo: aqui.

Perspectivas Generales

El Estado argentino tiene una deuda historica no resuelta con los Pueblos Originarios:
genocidio, ejercicios de despojo, violencia y racismo institucional, falta de
reconocimiento de sus espacios territoriales y de su reclamo por la autodeterminacion
en todos los aspectos de la vida. Las medidas implementadas en la cuarentena
pronuncian estos problemas y generan otros que se suman a su vez a complicaciones
mas recientes que atraviesan las comunidades mapuche y tehuelche de Puelmapu
(Patagonia). Nos referimos a situaciones extraordinarias que ocurrieron en estos ultimos
tiempos como plagas en Cushamen, sequias de rios en Chubut, el florecimiento de la
cafia de colihue en Neuquén y, en particular, importantes retrasos en el pago de los
haberes —entre otros incumplimientos a trabajadores estatales por parte de la provincia
de Chubut- conflicto de hace mas de dos afos que se fue profundizando —lo que afecta
la economia y el acceso a recursos de todo tipo por parte de las comunidades. A esta


https://gemasmemoria.com/2020/05/30/relevamiento-del-impacto-social-de-las-medidas-de-aislamiento-informe-centrado-en-las-comunidades-mapuche-y-mapuche-tehuelche/

cadena de problemas se agrega la proximidad del invierno que exige el acopio de
alimentos, lefia, garrafas y otros menesteres.

Aun asi, es un punto de partida compartido de todxs nuestrxs interlocutorxs que las
comunidades tienen una larga experiencia en sobrellevar las dificultades de formas
autonomas y haciendo uso de solidaridades dentro del Pueblo Mapuche Tehuelche. Asi
como la afirmacién de que viviendo en el territorio, con la posibilidad de hacerlo en
condiciones dignas, las dificultades se resuelven.

Somos mapuche todavia responsables con el cuidado de nuestro entorno, de nuestro
lugar donde nos relacionamos con todo (...) no hay que perder de vista uno de donde ha
venido, que es lo que nuestros antepasados han hecho (...) si bien ellos quizas no han
vivido con una pandemia como nosotros hoy, si con el sentido comuin de como estar
bien. (CF - Lof Raquithue).

Se empieza a hablar de la alimentacién autdnoma, ¢no? de ser autbnomo en ese sentido,
de los animales, de las gallinas, de los huevos, de la leche, de recolectar de ...lo que sale
en temporada, de pescar, de buscar choritos de lago (...) ahora con poca plata, o con el
poco recurso que nos entra podemos vivir tranquilamente (...) hay cosas que se pueden
rescatar de la comunidad, del territorio (LQ - lof Quintupuray).

Lo que ha surgido con fuerza es la solidaridad del resto de los pefii y lamuen, para
proveer alimentos por ejemplo (HA- Comunidad Waiwen Kiirruf).

Sin embargo, y a pesar de ese contexto general, nuestrxs interlocutorxs coinciden en
destacar dentro del Pueblo las diversas dificultades —segun condiciones sociales
diferenciales— que se van presentando en relacion con las ausencias estatales o con las
medidas tomadas en contexto de emergencia. Y sobre ello nos centraremos en estas
paginas.

También hay acuerdo con la necesidad de cuidarse y atenerse a las medidas en procura
del bienestar de toda la sociedad —“todos o la mayoria estamos tomando todo tipo de
precaucion, cuidandonos como podemos y con lo que tenemos” (logko comunidad
Ancalao)-, pero al respecto, las demandas o diagndsticos giran en torno a los modos en
que ciertas normativas dificultan el desarrollo de la vida cotidiana y la posibilidad de
lograr ese bienestar (kime feleal) de las personas mapuche. Entre los impedimentos que
destacan se encuentran la falta de adecuacion territorial y sociocultural de las medidas a
la vida de las personas y la ausencia de participacion en las decisiones.

Por ello, y después de haber discutido largamente entre Ixs integrantxs de este equipo,
hemos resuelto organizar el informe en los siguientes ejes, que consideramos que son
los que mejor reflejan los énfasis y posicionamientos de nuestrxs interlocutorxs.

1. EN RELACION A LA SALUD

“Mantener nuestra fuerza espiritual, en nuestro gillapun, gillatun, en nuestros
propios espacios, lugares en donde estemos, donde vivamos familiarmente,
comunitariamente, para seguir fortaleciéndonos” (machi de la Ruka Lawen).

1.1. Sobre el sistema de salud occidental

El funcionamiento del sistema de salud presenta diferentes problemas segun la region,
la provincia y el tipo de tratamiento que se requiere. En lineas generales se siguen los



protocolos y se esté realizando la campafia de vacunacion antigripal y por neumonia. En
Junin de los Andes los agentes sanitarios estan bien equipados pero Chubut sigue —
como mencionamos— con retrasos en los pagos de haberes a todo el personal de salud
(médicxs, enfermerxs, lavanderia, etc.). Los tratamientos crénicos (dialisis, artritis, etc.)
0 incluso tratamientos y estudios por lesiones graves se vieron interrumpidos por la
imposibilidad de movilizarse por el COVID 19 y algunos temen que las nevadas del
invierno agraven aln mas esta situacion. Esto se debe a varios motivos: a. Muchos
estudios y tratamientos involucran traslados a hospitales mejor equipados en otras
ciudades: Esquel, Viedma e incluso derivaciones a Buenos Aires estan suspendidos; b.
los medicamentos se encuentran en ambitos urbanos cercanos y Se organiza una
Comision de Emergencia que va solo una vez por mes o bien una ambulancia o la
intendencia que recorre los parajes pero no siempre puede ingresar por problemas en los
caminos; c. las visitas médicas no son semanales y las personas se quedan sin receta
para la compra de medicamentos. Dentro de la comunidad Lago Rosario algunxs
miembrxs discontinuaron su tratamiento de dialisis porque el hospital de Esquel no
garantiza el transporte por ambulancia si el tratamiento es en una clinica privada; y en
Esquel, no existe este tipo de tratamiento en el hospital publico. Un miembro de la
comunidad Cofia Huenchufil fue agredido como consecuencia de conflictos
territoriales en un ojo y se estaba haciendo estudios y tratamientos en Viedma y Buenos
Aires; hoy corre el riesgo de perder su ojo por la interrupcién de los traslados y por no
contar con ingresos para acceder a los medicamentos prescriptos. Algunas comunidades
rurales no cuentan con puestos sanitarios cerca —ejemplo, los parajes de la region de
Costa del Chubut y de Alto Rio Corinto— y deben viajar a los centros municipales —
Gualjaina y Trevelin— para atenderse. En Cushamen, cabecera de varias comunidades,
el hospital no estd funcionando o solo funciona por urgencias. Por otra parte, los
medicamentos deben buscarse siempre en el pueblo y son muy costosos para los escasos
ingresos de las familias. En Gualjaina faltan medicamentos.

En una situacion similar se encuentran las comunidades de la zona de la Meseta
Centro-Norte de Chubut. Si bien algunas de estas cuentan con puestos sanitarios o
salas de primeros auxilios en sus territorios--como Blancuntre, Yalalaubat y Chacay
Oeste--los mismos estan desabastecidos o con poco equipamiento. Por ende, todas estas
comunidades de la zona dependen de los hospitales rurales de cabecera (de Gan Gan,
Gastre y Telsen), de la capacidad para comunicarse con ellos, del estado de los caminos,
y de la posibilidad de contar con un transporte adecuado. Ademas, sefialan que estos
hospitales rurales no cuentan con el equipamiento y el personal suficiente o adecuado
para atender emergencias o problemas médicos de cierta gravedad.

La Comunidad Cafiio solicita que se les provea de elementos de higiene como alcohol y
la Comunidad Fitamiche reclama mayor frecuencia en la visita médica. La Comunidad
Ancalao comenta que no hay asistencia sanitaria en la totalidad del territorio y que
resulta insuficiente. Por su parte, una integrante de la comunidad Newentuaifi Inchi
sefiala que, aproximadamente desde hace un afio, el enfermero del puesto sanitario del
territorio se retird y nunca fue reemplazado. En la actualidad, el puesto sanitario se
encuentra cerrado lo que afecta y complica la situacion de salud de las familias, sobre
todo la “poblacion de riesgo, como los hipertensos, los diabéticos y los ancianos”
(integrante de la lof Newentuaifi Inchi).



1.2. Sobre la salud en términos mapuche

Aun cuando el acceso a la medicina occidental es importante para atender ciertas
enfermedades, gran parte de las personas con las que conversamos enmarcaron Sus
preocupaciones sobre la salud en el conocimiento mapuche, asi como en los itinerarios
y practicas colectivas que son propias del Pueblo Mapuche Tehuelche. Esta
intranquilidad se agrupa en dos diagndésticos diferentes y relacionados. Por un lado,
preocupa la continuidad de los tratamientos y procesos de salud-enfermedad que se
venian desarrollando y que, por la imposibilidad de circular, se vieron interrumpidos.
Por otro lado, alarma la imposibilidad de intervenir como Pueblo —a través de su
experiencia y sus propias practicas de salud— en el devenir de la pandemia del
coronavirus.

La comunidad Millalonco Ranquehue manifestd que las politicas oficiales de
emergencia pusieron en evidencia que la medicina ancestral mapuche carece de
reconocimiento por parte de los gobiernos y que, por lo tanto, no ha sido considerada
hasta la fecha como una actividad esencial. Una de las principales consecuencias de ello
es la interrupcion de los tratamientos que se estaban llevando a cabo. Esto se debe a las
siguientes razones.

En primer lugar, la dificultad para acceder a los lawen. Un machi consultado al
respecto, explico que, en tanto los “remedios mapuche” no son considerados de primera
necesidad y urgencia, su circulacion depende de los criterios de los funcionarios de
control y no se puede llegar hasta los lugares donde se obtiene el lawen (Ver Segundo
Informe COVID 19. Anexo 1)

Algunxs machi y lawentuchefe plantearon que, si bien no dejaron de atender a sus
pacientes, estas atenciones no han podido realizarse ni en los espacios apropiados ni de
las formas en que debe hacerse. En casos de extrema gravedad han indicado algunos
lawen cuya eficacia se limita a aliviar las dolencias. Sin embargo, muchas de las plantas
y elementos que se utilizan para preparar un remedio no se encuentran facilmente, o no
son los mismos en las diferentes regiones. Asimismo, estas alternativas ante la situacion
de emergencia —por ejemplo, indicar por WhatsApp el uso de una determinada planta—
no son suficientes para detener el deterioro de la salud de los pacientes, sino que
constituyen un medio pasajero para atenuar la sintomatologia. Esto se debe a que en la
medicina ancestral mapuche el origen de las enfermedades no es exclusivamente
organico, sino que se vincula con cuestiones espirituales. De alli que la atencién con la
autoridad espiritual sea clave en el proceso de curacién. Un lawen elaborado por un
paciente no suple al remedio elaborado por el/la machi, quien realiza modificaciones en
el mismo en base a un seguimiento del proceso de recuperacion del paciente.

Las comunidades afectadas plantearon que las medidas gubernamentales implementadas
en relacion con la pandemia transgreden el Articulo 6. 1. del Convenio 169 de la OIT,
que prescribe que los gobiernos deberan: (a) consultar a los pueblos interesados,
mediante procedimientos apropiados y en particular a través de sus instituciones
representativas, cada vez que se prevean medidas legislativas o administrativas
susceptibles de afectarles directamente.

En segundo lugar, esa situacion se agrava con el cierre de la frontera interestatal entre
Chile y Argentina puesto que “desorden¢ toda la atencion afectando a gran cantidad de
personas” (machi consultado). Recordemos que el Wallmapu no reconoce fronteras


https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/anexo-i.pdf

entre Gulumapu y Puelmapu (territorios de uno y otro lado de la Cordillera de los
Andes) y que muchas de las autoridades ancestrales mapuche, especialistas en salud, se
encuentran del otro lado de la Cordillera. En los ultimos afios, este conocimiento se fue
volviendo a levantar al este de la Cordillera, habiendo hoy en dia algunxs machi en
Puelmapu. Sin embargo, las restricciones a la circulacion interprovincial o municipal
tampoco tienen en cuenta la prioridad del acceso a la medicina mapuche. Algunas
personas de la comunidades Cafiio, Millalonco Ranquehue, Vuelta del Rio, Lof en
Resistencia Cushamen, Fentren Kimudn, Pillan Mahuiza, entre varias otras
comunidades, observan con mucha preocupacion el hecho de que se fuera acabando el
lawen del que disponian y de no poder reanudar los tratamientos con machi, que se
vieron obligados a interrumpir en el mes de marzo.

Un integrante de la comunidad Raquithué decia:

Nuestra manera de ver la salud es diferente, por el contacto con la tierra que tenemos,
por como nos relacionamos. Por supuesto que pensamos y tenemos miedo y no
queremos que nadie se enferme por eso tenemos que ser mas responsables con el
cuidado de nuestro entorno, de nuestro lugar donde nos relacionamos con todo (CF-
Comunidad Raquithue).

En una direccion similar, la comunidad Millalonco Ranquehue expresaba que, ademas
de la necesidad del lawen y los tratamientos de Ixs machi, para atender la salud es
central la realizacion de ceremonias, porque la salud “es como una cadena, donde cada
eslabon es igual de importante”.

Desde este angulo, y en tercer lugar, adquiere relevancia el tema de la realizacién de
ceremonias. Casi sin excepcion, las comunidades manifestaron una preocupacion
particular por la restriccion de la circulacion en tanto ha venido impidiendo la
realizacion de ceremonias fundamentales para la salud de las personas y el kime felen
de las comunidades. La alteracion de los ciclos de ceremonias y de los compromisos
espirituales con los seres y fuerzas del territorio, explican, “afectard directamente al
equilibrio de quienes habitan el Wallmapu”.

La imposibilidad de levantar ceremonias es uno de los temas que mas angustian en casi
todas las comunidades con las que conversamos. Si bien la espiritualidad se sostiene en
la intimidad de los hogares (“hacemos gillatun personales en nuestras casas”), son
muchas las practicas colectivas que no pueden ser reemplazadas. Por ejemplo, la
comunidad Millalonco Ranquehue debia realizar una ceremonia de renovacion de
rewe a fines de mayo; o la comunidad Nahuelpan, levantar su camaruco en el mes de
marzo (al que asisten muchas otras comunidades, como la de Lago Rosario).

En breve, y como sostiene una de las integrantes de la Lof en Resistencia Cushamen,
se cortaron procesos y ceremonias importantes en la vida de las personas y de las
comunidades. Razon por la cual, la comunidad Lago Rosario alerta que “cada
ceremonia que no pasOd seguramente tiene consecuencias para las familias y las
comunidades”.

Ahora bien, en este apartado sobre salud, nos detendremos particularmente en la
ceremonia del Wufoy Txipantu, para subrayar el hecho de que las comunidades y
organizaciones mapuche y tehuelche con las que conversamos plantearon que este tema
merecia un tratamiento diferenciado. En parte, porque el informe se esta llevando a cabo



justo los meses en que se inician los preparativos, las gestiones y las previsiones para
levantar, a mitad de afio y en distintos lugares del territorio, esta ceremonia.

La preocupacién comun es sobre la posibilidad de circulacion de las personas. En
sentido muy general, el Wufioy Txipantu es una ceremonia esencialmente colectiva
porque el newen de cada participante es imprescindible. De esta ceremonia, y de su
sincronicidad entre newen, mapu y che, depende la renovacion del entorno y de las
personas; y, en este contexto, podriamos agregar: el acontecer de la buena salud.
Hablando de la situacion de pandemia, tanto Hermelinda Tripailafken como Laura
Ranquehue sostuvieron que el virus es un ser que afecta a las fuerzas de estos
territorios, y que el Pueblo Mapuche Tehuelche también tiene algo que hacer al
respecto. En la misma direccion, el logko de la Comunidad Waiwen Kirruf también
planteaba la necesidad de tener un dialogo mas fluido y profundo para “ver qué nos
dicen la mapu, los gen, para tener una guia como pueblo”. A través de las palabras del
logko Lucas Quintupuray se expresan muchxs otrxs logko y autoridades: “Esta
complicado y estamos viendo qué hacer, porque sentimos la necesidad de hacerlo”. Es
en este marco que el Wifioy Txipantu adquiere una relevancia especial.

Ahora bien, en vistas a poder levantar esta ceremonia, las comunidades fueron
puntualizando algunas de las principales dificultades que se les van presentando.
Primero, la imposibilidad, en los centros urbanos, de acceder a los lugares ceremoniales
que son irreemplazables. Por ejemplo, la comunidad Waiwen Kurruf explica que, en
Viedma, y ante la prohibicion de poder circular mas alla de cinco cuadras de la propia
casa, no pueden acercase al Rio Negro donde realizan sus ceremonias (“nuestros barrios
mas precarizados son los que estan mas lejos del rio””). Segundo, los integrantes de las
comunidades —que por trabajo o escolarizacidn se encuentran viviendo en las ciudades—
no pueden llegar hasta el rewe de su comunidad (donde colectivamente se levanta la
ceremonia). Ademas, como explico la comunidad de Aldea Epulef, esta incertidumbre
les esta produciendo mucha angustia, sobre todo a “los abuelos y abuelas que ya
estarian empezando a organizarse”.

Se debe tener en cuenta que, hoy en dia, casi todas las familias y comunidades del
Pueblo Mapuche y Tehuelche levantan o participan de la ceremonia del Wifoy
Txipantu. Y durante una semana de junio, distribuidos en todas las localidades y
regiones, las familias se encuentran en el rewe. En contexto de una pandemia que
amenaza el “estar bien” de las personas, la necesidad de levantar las ceremonias se
profundiza.

2. EN RELACION A LA EDUCACION

“En lo que respecta a la enseiianza intercultural desde las escuelas (...) es
dificil dar cualquier contenido sin las kimche, o kimeltuchefe, que puedan
acompafar y brindar su conocimiento en persona. Por otra parte, faltan en las
comunidades ambitos por fuera de la institucion escolar (después del entorno
familiar) en el que Ixs nifixs y jovenes puedan aprender mapuzungun o sobre
espiritualidad y cultura mapuche-tehuelche” (Integrante comunidad Laguna
Fria 'y Chacay oeste).



2.1. Sobre la educacion estatal occidental

El aislamiento social obligatorio ha modificado completamente los procesos de
ensefianza-aprendizaje en los distintos niveles educativos y esto pronuncié situaciones
de desigualdad ya existentes. A esto se agrega que cada una de las provincias de Nor
Patagonia estan atravesando distintos procesos de negociacion y reparacion salarial para
con los equipos de educacion; aspecto importante al momento de registrar como han
sido aplicadas las politicas publicas en cada una de las comunidades relevadas.

Es sabido que desde el gobierno nacional se han ideado y distribuido bajo el plan
“Seguimos Educando” cuadernillos pedagoégicos para nivel inicial, primario y
secundario. Ahora bien, estos cuadernillos parecieran no tener en cuenta algunas
realidades &ulicas que presentan las escuelas de una provincia como Chubut, que ha
tenido el afio pasado solo 75 dias de clase; o las dimensiones geogréaficas de Rio Negro
que requieren el traslado a pie sin la autorizacion correspondiente en busca de este
material y del modulo de comida que las supervisiones escolares estdn obligados a
gestionar.

Ademas, el material de los cuadernillos presenta al Pueblo Mapuche como extinto,
contradiciendo aquello que se vive y transmite en los hogares:

A mi, por ejemplo que por ahi lo incentivo, a mi nene para que no le pase lo que me
pasd a mi en la escuela, que por ahi él crezca con la cultura nuestra como una cultura
viva y no como una cultura del pasado, como que actividades de historia te dan un dolor
de cabeza, porque algo que vos le estas ensefiando bien, en el cuadernillo le dicen como
algo del pasado, algo que no existe (integrante comunidad Fofocahuel Cushamen
Centro).

Tal como advertimos, las problematicas son reflejo de cdmo viene atravesando cada
provincia la ejecucién de estos planes de educacién. Sin embargo, hay algunos puntos
comunes en los relatos recabados sobre este nuevo escenario educativo.

La mayoria de las escuelas proponen un seguimiento de los estudiantes mediante
WhatsApp o internet. Esto hace que muchas personas queden por fuera de ese circulo de
contencion, ya que el acceso a internet es muy limitado en las zonas rurales o en barrios
periféricos de las ciudades. La comunidad de Lago Rosario, por ejemplo, no cuenta
siquiera con sefial telefonica y transporte pablico, por lo cual, los docentes tampoco
pueden acercarse a la comunidad, haciendo muy dificil la comunicacion fluida con las
familias. El logko de la Comunidad Waiwen Kurruf nos cuenta “si llegamos a tener
una casa que tiene internet capaz hay una computadora, o un celular, y no da abasto
para todos los nenes que alli viven”.

Ademaés, quienes logran tener acceso a internet cuentan con escasos datos moviles para
el desarrollo de su vida cotidiana, impidiendo seguir el ritmo propuesto por algunos
equipos docentes. lvan Adrian Paillalaf, de la comunidad Laguna Fria y Chacay
Oeste, registra que si bien la situacion es diferente para los estudiantes de las aldeas y
de los Pueblos:

Aun asi se presentan algunas situaciones comunes. La mayoria de los estudiantes tienen
dificultades para comunicarse con sus docentes, porque no cuentan con los medios
adecuados (como telefonia celular o Internet), por la lejania con los mismos, entre otras
razones (l. P Meseta centro-norte Chubut).



Si bien son varias las comunidades que aseguran haber recibido al menos los dos
primeros cuadernillos entregados desde el gobierno Nacional, hay muchas que aun no
los han recibido. En la Comunidad Ancalao Ixs nifixs se manejan a partir de programas
diarios emitidos por Radio Nacional pero no siempre cuentan con electricidad ni pilas
para seguirlos. A esto se agrega un distanciamiento afectivo entre nifixs y docentes. Un
integrante de la Lof Lonconao Nanculeo Diumacén comenta: “en general estan
accediendo a materiales proporcionados por la escuela, pero no hay un seguimiento por
parte de las docentes sobre lo que los nifios hacen”.

Esto se debe a que, una vez que obtienen los cuadernillos, la escuela deja de aparecer en
las regiones mas alejadas, trasladando la responsabilidad pedagogica a las familias, y
sin tener en cuenta los siguientes escenarios. En primer lugar, que la familia no siempre
alcanzo el nivel escolar que estan transitando sus hijxs o nietxs:

Yo soy una de las pocas que por ahi lo puede hacer, conozco mamas que son del mismo
grado que mis hijos y por ahi funciona mucho mas el internet y por ahi el tema del
estudio que tengan los padres. Ese es otro gran tema, porque si los padres no fueron a la
escuela, o por ahi no fueron muchos afios a la escuela, no le pueden ayudar a sus hijos (
Integrante comunidad Fofocahuel).

En segundo lugar, que en aquellas comunidades que se encuentran en procesos de
recuperacion territorial y sufren la violencia estatal y de sectores privados, ni Ixs adultxs
ni Ixs nifixs estan en condiciones emocionales y de vida para llevar adelante las tareas
escolares, pues deben ocuparse de proveerse de lefia y comida mientras continGan
atentos a la posibilidad de nuevos ataques nocturnos o a las citaciones del poder
judicial. Al respecto, cuenta la Lof Lafken Winkul Mapu:

La escuela envia tareas a los nifios por celular y esto dificulta porque no tienen datos
para acceder a esta bajada de material. Al mismo tiempo han recibido algun material
impreso pero tanto las mujeres como los hombres estdn muy abocados a juntar comida
y lefia para pasar el invierno de la mejor manera posible. Esto hace que no se cuente con
tanto tiempo para sentarse a hacer la cantidad de deberes que nada tienen que ver con
nuestra realidad (Integrante Lof Lafken Winkul Mapu).

Y un integrante del Lofche Buenuleo relata: “nos cuesta seguirle el ritmo a las tareas
que envian desde la escuela, recién ahora conseguimos celular con WhatsApp. Nuestros
pichikeche han quedado muy asustados”, haciendo alusion a las agresiones sufridas
durante los dias de aislamiento social obligatorio por la ausencia policial en territorio.

Por otro lado, muchas de las comunidades asisten a las escuelas-hogares. Tal como
relata la werken de la Comunidad Fentren Kimdin:

Alla hay una escuela con internado, pero no funciona, o sea trabaja el personal, es una
terrible escuela y todos los chicos que van son de Gualjaina, viste, no sé si habra dos o
tres del campo, pero no sé si tiene veinte alumnos (...). Los chicos son de Gualjaina, los
lleva la trafic cuando hay clases los llevan de lunes a viernes o sea llegan el lunes a las
10 de la mafana y el viernes a las dos de la tarde los estan llevando (Integrante
comunidad Fentren Kimun).

Al no poder asistir se modifico la dinamica familiar. Muchas de estas familias no
cuentan con infraestructura o una economia estable como para mantener a todxs Ixs
nifixs en las casas. En parte porque los trabajos del campo los hacen migrar o estar
afuera por periodos de tiempo muy prolongados. Para dar un ejemplo, en la Aldea



Epulef el servicio de comedor se vio interrumpido por la cuarentena y dejo a Ixs nifixs
sin las tres comidas diarias, sin ofrecer otra solucion a esta situacion.

La organizacion Mapuche Kizu Ificifi contextualiza en su comunicado respecto a la
situacion de jovenes y estudiantes mapuche universitarixs, historizando que:

Para quienes venimos de entornos empobrecidos, como ocurre con la/os mapuche, la
situacion es radicalmente distinta: debemos apurar en recibirnos, pues nuestras familias
no pueden esperar un afio mas del necesario para seguir sosteniendo nuestro estudio.
Debemos buscar rapidamente una salida laboral. En la mayoria de los casos, incluso
antes de poder completar los estudios, ya estamos insertos en el mundo laboral,
generalmente de tipo informal (Kizu Ificifi en comunicado: Werkvlzugun “COVID-19”
Wajmapu mew ).

Sumado a esto, la situacién de internet no deja de ser un problema en otros niveles
educativos:

En medio de una cuarentena preventiva obligatoria, resulta dificil hasta conseguir
crédito para un celular para quienes viven en barrios alejados del centro y deben, entre
otros gastos basicos, pagar un alquiler. Asi, la medida de cursada virtual se convierte en
los hechos en una exclusion de tipo econdmica para el estudiantado de bajos recursos
(Kizu Ificifi en comunicado: Werkvlzugun “COVID-19” Wajmapu mew).

Finalmente, en un momento en que muchas de las personas con las que hemos hablado
rescatan el resurgimiento de antiguos conocimientos y formas de valorar la transmision
de saberes, sefialan con preocupacion la ausencia de éstos en las curriculas escolares:

Nuestros hijos han empezado a ayudarnos a dar una mirada critica acerca de lo que es la
escuela. Esta situacion nos permite pensarnos, pensar nuestra propia educacion,
gueremos que el estado reconozca nuestra propios saberes... no es que perdimos todo
(Integrante comunidad EI Chalia).

2.2. Sobre la educacion en términos mapuche

Las conversaciones también rondaron sobre los espacios institucionales y autogestivos,
familiares o de encuentro, de socializacion con la cultura y espiritualidad mapuche-
tehuelche abordada desde una mirada propia y hacia su gente. En el contexto del
aislamiento obligatorio, las preocupaciones atafien a la falta de estos espacios, a la
imposibilidad de llevar adelante proyectos que involucran la ensefianza-aprendizaje del
mapuzugun y saberes mapuche.

Teniamos algunos espacios ...pautados de fortalecimientos de mapuzugun y algunas
cuestiones méas que tienen que ver con lo artistico, y fue todo suspendido o pasado para
otro momento asi que con mucha incertidumbre. Sin ninguna fecha fija, sino que
simplemente postergado (M.C -Fiske Menuko).

Faltan en las comunicaciones &mbitos por fuera de la institucion escolar (después del
entorno familiar) en el que Ixs nifixs y jovenes puedan aprender mapuzugun o sobre
espiritualidad y cultura mapuche tehuelche (Meseta Centro Norte Chubut).

Nosotros también teniamos talleres de plateria mapuche que era con adultos que iban a
plateria porque no querian perder como era la cuestion de la plateria mapuche y también
se nos ha cortado ese proceso de ensefianza y aprendizaje de la plateria mapuche, con la
cuarentena digamos (Pu Pichike Choike).



En este contexto mas general, el proceso de ensefianza-aprendizaje del mapuzugun ha
sido descrito como una de las principales preocupaciones. Estas dificultades pueden ser
abordadas en los siguientes ejes (Ver Segundo Informe COVID 19. Anexo 1)

En primer lugar, el tema de los espacios de aprendizaje y la situacion de sus ensefiantes.
En la actualidad, aun cuando se trata de una lengua que sigue estando invisibilizada, son
varios los proyectos que estdn luchando por su revitalizacion, desde la iniciativa y
responsabilidad de las generaciones de jovenes no-hablantes que quieren aprender;
“estamos en un proceso de peligro de nuestra lengua, y si no hacemos el trabajo que
tenemos que hacer nuestra lengua esta en serio riesgo de perderse también” (Pu Pichike
Choike).

El aislamiento obligatorio profundiza las dificultades que tenia previamente su
ensefianza-aprendizaje, vinculadas con la falta de reconocimiento o remuneracion de sus
ensefiantes —quienes deben sostener esos espacios con jornadas laborales que
complementan con el estudio del mapuzugun-—y, como sefialan y reclaman ensefiantes y
estudiantes, con la ausencia de la revitalizacion del idioma, cultura y episteme mapuche
en el ambito de la educacion formal. Este es el caso del Taller de lengua y cultura
mapuche que se realizé sin remuneracion durante el afio 2019 en el Centro Regional
Zona Atlantica de la Universidad Nacional del Comahue, coordinado por el Proyecto
de Extension “Taifi ngiitram, taifi zungun”. Las autoridades del CURZA habian
prometido un reconocimiento salarial para el ciclo 2020 que nunca llegd. Desde el
Proyecto expresaron: “lleg6 la pandemia, y el aislamiento obligatorio y cualquier
compromiso previo, se desvanecio en el aire”.

Paralelamente, existen procesos y proyectos de ensefianza/aprendizaje del mapuzugun y
la cultura mapuche bajo modalidades autogestivas que también se han visto afectadas
por el aislamiento social obligatorio, aunque de diferente manera. Como adelantamos,
una de las formas a través de la cual se ensefia-aprende el mapuzugun son los talleres
(kimeluw(in) organizados segun los ciclos lectivos escolares-secundarios-universitarios
en las ciudades o bien por fuera de estos. Los talleres suelen ser lugares de encuentro,
conversa y aprendizaje que tienen como uno de sus principales objetivos reforzar los
aprendizajes de manera personalizada de una lengua que tiene escasos espacios para ser
hablada y estudiada por fuera de ellos. Aunque se han implementado encuentros
virtuales para no perder la continuidad de los talleres, las problematicas de conexion, la
demanda incrementada en los hogares y/o aquellas casas donde el aprendizaje del
mapuzugun es visto con resistencia, dificultan el sostenimiento y participacion en ellos:

Al menos aun no lo descubrimos como se ensefia y aprende una lengua en este tipo de
condiciones donde no hay acceso a internet. Dénde ademas las condiciones de las
familias mapuche....en general no es que tienen un montdén de recursos, sino que
también en estos momentos estdn pensando cdmo comer o como calefaccionarse (Pu
Pichike Choike).

Ademas, por esta situacién, no hay grandes cantidades de materiales ni sistematizacion
de una metodologia de ensefianza del idioma. Por ende, quienes estén en el camino del
aprendizaje y trasmision del idioma deben valerse de quienes poseen este conocimiento
tan valioso: “sus hablantes ancianxs”.

En segundo lugar, los vinculos con Ixs ancianxs. Son ellxs quienes, por haber tenido un
contacto mas cotidiano con la lengua, constituyen el principal eslabon en cualquier


https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/informe-anexo-mapuzugun.pdf

emprendimiento de revitalizacion del mapuzugun. Sus conocimientos se trasmiten por
medio del arte de la conversacion y a través del evento de la visita, pero estas se han
interrumpido por la vulnerabilidad de este grupo frente a la pandemia. Las
consecuencias que esto conlleva han sido enunciadas de forma clara y concisa por
Txafkuleifi: “Los mayores estan en riesgo y tenemos la problematica de que se van a ir
los hablantes, no los tendremos”. Algunxs de ellxs se encuentran aisladxs y afligidos
por no poder comunicarse con otrxs. Algunas organizaciones quisieron dejar expresado
en este informe que, cada dia que no se conversa con algunxs de ellxs, se pierde la
posibilidad de aprender, resguardar y revitalizar.

En tercer lugar, algunas comunidades y organizaciones manifestaron su incertidumbre
con respecto a la continuidad de los Koneltun Mapuzugun mew, experiencias de
inmersion en el mapuzugun donde unas sesenta personas, provenientes de diferentes
puntos del Wallmapu, conviven alrededor de una semana en un internado. La
suspension de estos eventos, organizados por Txafkuleifi y Pu Pichike Choike en
colaboracién con Mapuzuguletuaifi, profundiza la afioranza de los vinculos y de las
practicas de fortalecimiento identitario.

3. EN RELACION A LA PRODUCCION Y EL ABASTECIMIENTO
ESTACIONAL

“Estamos en un tiempo en donde la gente ya se provee de mercaderia para el
invierno, entonces como que hasta marzo, que es cuando vende el pelo de chivo,
que le terminan de pagar la lana, como que ya deja comprado todo para el
invierno” (Integrante Comunidad Fofocahuel).

“La mayoria son productores minifundistas que hasta altura del aiio se han
aprovisionado de alimentos como para pasar el invierno y por ahi aguantan con
eso. Todavia se mantiene en gran parte de la poblacién esta forma de
aprovisionarse porgue el ingreso mas grande la gente lo tiene con la venta de
lana y pelo de chivo. Siempre se aprovisiona en grandes volumenes” (Integrante
Comunidad Frentren Pefii).

“Las mujeres de la comunidad se habian empezado a organizar mediante
trabajos informales para obtener un dinero que les permitiese comprar un
cuatriciclo y, asi, poder subir antes del invierno al bosque para bajar la lefia
como ellas entienden que se debe hacer. Es decir, respetando los tiempos y
criterios de la mapu y el buen vivir” (Integrante Comunidad Pillan Mahuiza).

“Para nosotros eso es lo mads importante, si se nos mueren los animales en
invierno y no lo podemos salvar somos 'indio muerto'” (Logko Comunidad
Ancalao).

Las estaciones marcan e introducen modificaciones en la vida cotidiana, las tareas
productivas y el abastecimiento de recursos en Puelmapu (Patagonia). Durante el
invierno las posibilidades de trabajo disminuyen en el &mbito rural y muchos parajes
guedan relativamente aislados, sea por las nevadas, las crecidas de los rios y/o las malas
condiciones en que quedan los caminos. Esto obliga habitualmente a las comunidades a
prepararse para atravesar los intensos inviernos acopiando previamente alimentos, lefa,
combustible y garrafas que, en este contexto de cuarentena, estan siendo muy dificiles
de obtener.



3.1. Sobre la calefaccion y coccion de alimentos

La mayor parte de las comunidades se calefacciona y/o cocina alimentos a través de
lefia y todas ellas estan fuertemente preocupadas por su escasez. Varias se abastecen de
la lefia de su territorio pero también obtienen ingresos de su venta en ciudades proximas
0 en las localidades de la meseta, lo que les permite hacerse de otros recursos claves
para pasar el invierno. Las comunidades sefialan que la falta de permisos estatales para
la tala del bosque o la entrega de éstos por breves periodos de tiempo, la dificultad de
circulacion campo-ciudad y el cierre de la frontera interprovincial entre Chubut y Rio
Negro, estan impidiendo proveerse de este recurso indispensable para pasar el invierno.
Muchas comunidades gque viven en Chubut venden y/o compran lefia en EIl Bolson (Rio
Negro) e incluso compran alli los insumos para las herramientas de tala (cadena, nafta y
aceite para la motosierra) que son mucho mas baratos que en otras localidades mas
cercanas a sus lugares de residencia. El logko de la comunidad Ancalao nos indicaba
que “Es impresionante lo que aumentaron los precios de los materiales que necesitamos
para trabajar haciendo lefia. Por ejemplo, el combustible y la cadena de la motosierra
aumentaron tanto que tuvimos que hacer una vaquita solo para eso”.

Si bien frente a esta situacion opera la ayuda mutua entre las comunidades y algunos
municipios estan entregando lefia, las comunidades EIl Chalia y la comunidad Frentren
Pefii sefialan con mucha preocupacion que no alcanza para cubrir las necesidades e,
incluso en Gualjaina, que no llegan a aquellas que viven en zonas mas alejadas. Una
referente de las comunidades de ElI Hoyo sefiala ademéas que la falta de la carpeta
técnica del relevamiento territorial de algunas comunidades, por ejemplo de la
comunidad Quilodrén, opera como mecanismo para impedir el permiso de la tala de
arboles por parte de la Direccion de Bosques. La ley de Bosques tanto en Chubut como
en Rio Negro es restrictiva al respecto.

Al problema de la lefia se le suma el problema de las garrafas. Las comunidades sefialan
el aprovechamiento de ciertos comerciantes que las venden a sobreprecio y la falta de
entrega de éstas en zonas alejadas por parte de algunos municipios. La comunidad
Newen Twain Kom sabe que se estan suministrando garrafas en otros lugares pero
reclama que todavia no les ha llegado ninguna a ellxs y la comunidad Buenuleo
comenta la necesidad de poder acopiar ahora todas las garrafas, antes que el clima
invernal los deje aislados por la nieve y la crecida del rio.

3.2. Sobre la provision de alimentos

Habitualmente las comunidades de los ambitos rurales compran los alimentos en
cantidad para atesorarlos por el término de varias semanas en el invierno. Algunos
alimentos se obtienen del propio campo pero otros como Yyerba, harina, azlcar, leche y
alimentos secos asi como productos de higiene se aprovisionan en los comercios. En la
actual coyuntura, varias comunidades y vecinxs estan colaborando entre si para la
realizacion de las compras conjuntas de productos que no pueden obtener del campo. En
zonas urbanas, como Trelew, los pobladores compran la mercaderia a campesinos para
sortear los incrementos de precios de los comercios. De acuerdo a lo manifestado por
integrantes de la comunidad Kurache, integrantes de Encuentro Nacional de
Organizaciones Territoriales de Pueblos Originarios (ENOTPQO) dejaron algunos
productos y alimentos e, incluso algunas comunidades estan organizando la compra con
la Unidn de Trabajadores de la Tierra (UTT) o con cooperativas, como la comunidad
Ancalao, Newen Twain Kom, Frentren Pefi, Fofocahuel, Valle Medio de Rio



Chico. Pero todas coinciden en que la reduccion de ingresos, la manipulacién de precios
en los comercios cercanos, las restricciones para circular por las rutas y la falta de
combustible para los vehiculos como producto de la cuarentena, dificultan el
abastecimiento de alimentos. En Paso de Indios los precios son tan elevados que deben
viajar a Trelew. Las comunidades de Chubut, que usualmente compraban alimentos en
El Bolson (Rio Negro) por sus precios, padecen ahora los altos costos que imponen los
comercios de las localidades donde residen.

Un informante de Gualjaina y otro de Kankel, comentan que hay personas que no
estan contando con alimentos. La comunidad Ancalao menciona que en general los
lugares de recarga y compra de combustibles son en EI Maitén o Cushamen y que para
el abastecimiento de alimentos en general, al no poder pasar el limite interprovincial
para abastecerse de combustible deben ir hasta Jacobacci —distante 140 km de la
localidad y por caminos de ripio deteriorados— (por lo que se encuentran sin
combustible tanto para movilizarse como para alumbrarse). A su vez, algunos productos
alimenticios o viveres estan en falta como maiz, grano, harina y pafiales. Ademas, en
zonas como Kankel —que suele quedar aislada en invierno por la nieve— algunos duefios
de campos no estan enviando alimentos a los peones.

3.3. Sobre la economia, la productividad y los trabajos estacionales

Como sucede con muchas de las probleméticas que atraviesan a las comunidades
mapuche y tehuelche, las dificultades econdmicas, laborales y ciertas condiciones de
desigualdad y pobreza no son efectos particulares de este contexto de pandemia, sino
que, como lo afirman nuestrxs interlocutorxs, son parte de un problema anterior e
histérico:

Para las familias mapuche, la miseria material deriva del despojo territorial del que
hemos sido objeto, como parte de la politica de colonialismo interno que los estados
argentino-chileno nos imponen desde que nos invadieran y conculcaran nuestros
derechos politicos colectivos hasta el presente (...). He aqui la estafa histérica de esta
legalidad: respecto de la base de sustentacion primaria que todo pueblo requiere para
proyectarse, el territorio, el limite permitido es el de llegar a alcanzar el titulo de
propiedad de las migajas de tierras en que nuestras familias sobreviven bajo el
eufemistico nombre de comunidad; la otra cara de esa estafa, marca su limite en las
medidas gubernamentales compensatorias, concebidas para la clase social empobrecida,
con rostro aindiado en este caso, bajo términos muy politicamente correctos como
interculturalidad, diversidad cultural, pueblos originarios, etc., retérica que no hace mas
que perpetuar la invisibilizacion del fondo racializado y colonial de una politica estatal
historica que, desde las propias versiones reformadas de sus cartas constitucionales, nos
condena a ser miembros de un pueblo de segunda: territorialmente despojados,
politicamente  domesticados, = empobrecidos  estructuralmente,  culturalmente
colonizados” (Kizu Ificifi en comunicado: Werkvlzugun “COVID-19” Wajmapu mew).

No obstante, las comunidades también sefialan que el actual decreto estatal de
aislamiento social preventivo y obligatorio ha tenido un fuerte impacto en las
economias familiares.

Como se vio anteriormente, dentro de las practicas de abastecimiento estacional, la
mayoria de las familias mapuche y mapuche-tehuelche venden sus productos, materias
primas y/o prestan ciertos servicios que les permiten realizar la compra mayoritaria y de
acopio de mercaderia con bienes de primera necesidad (alimentos, kerosene, gasoil,



aceite, entre otros) y de insumos para el cuidado y proteccién de sus animales (vacunas,
desparasitarios, medicamentos, forrajes, etc). Sin embargo, la mayoria de estas practicas
de subsistencia econémica se vieron altamente afectadas a raiz de la situaciéon de la
cuarentena.

Por un lado —como lo han sefialado Ixs integrantes de las familias de la Reserva Napal
y Mina Indio, asi como también las comunidades Kurache y Pulgar Huentuquidel—
en lo relacionado a la venta tradicional y anual de sus productos y materias primas
(como frutos, quesos y leche) no solo se encontraron con una fuerte desvalorizacion de
los precios a la hora de las ventas, sino también con la dificultad de comercializarlos por
la prohibicién o complejidad que el aislamiento trajo al momento de viajar o trasladarse
hacia los poblados vecinos (como el Maitén y Bolsén, por ejemplo)

En segundo lugar, y como lo explicaron las comunidades Ancalao, Newentuain inchif,
Vuelta del Rio, Lago Rosario, Fofocahuel, Valle Medio de Rio Chico, Lonconao
Nanculeo Diumacan, Frentren Pefii y Fentren Kimun, el aislamiento —y con él la
prohibicion de la circulacion y/o la dificultad de conseguir los permisos
correspondientes— no les ha permitido realizar las practicas econdmicas/productivas
estacionales y tradicionales de cada comunidad; entre estas: la venta de lefia, de
corderos, de chivos y/o del pelaje y de lana de sus animales.

Frente a esta problemaética algunas comunidades buscaron paliar las consecuencias a
través de dos vias. Una opcién, como lo han explicado las comunidades Cafiio y
Frentren Pefi, fue la compra colectiva a través de ciertas cooperativas y/o asociaciones
de productores para abaratar los costos de vacunacion, de ciertos medicamentos y de
productos.

Otra de las vias propuestas es la sefialada por la comunidad Ancalao, por ejemplo,
quién ha solicitado al municipio de Norquin-Co y a instituciones del Estado (como
Senasa, y Bosques) la posibilidad de abastecerse de manera autonoma. Es decir, la
autorizacion para poder trasladar a los animales a zonas que son de jurisdiccion de otra
provincia (Chubut) y poder abastecerse de lefia. Propuesta que hasta el dia de hoy no ha
tenido respuesta, puesto que ciertas oficinas y agentes gubernamentales no se
encuentran trabajando como consecuencia del contexto actual de cuarentena.

Una de las problematicas que mas afectd a las comunidades a fines del afio pasado y
principios de este ha sido la propagacién de una plaga de tucuras en la zona de
Cushamen que dafid mallines, pasturas y pastizales propias de la estepa, asi como
cultivos horticolas. Esto ocasion6 perjuicios significativos en la produccion que llevaron
a la organizacion de las comunidades, el reclamo y la posterior declaracion de
emergencia fitosanitaria por parte de organismos estatales:

La Organizacién mapuche tewelche de Cushamen hizo un informe sobre el desastre que
hizo en el campo la plaga de las tucuras. A raiz de eso, el Estado nacional declar6 zona
de emergencia la zona de Cushamen. Esa emergencia no se esta ejecutando hasta el dia
de hoy, seguramente por el tema de la pandemia, pero nosotros no tenemos hasta ahora
ninguna respuesta de por qué no se esta ejecutando. Lo que contemplaba es ayuda de
forraje para los animales asi que supuestamente eso va a afectar bastante a la
produccion ganadera de corderos y chivos para el afio que viene (Integrante comunidad
Valle Medio de Rio Chico).



Esta misma preocupacion es compartida entre diferentes comunidades de la zona: “El
principal problema en la comunidad Kumey Wentru es la tucura, que pelaron los
campos y eso llevé a la mortandad de animales” (Integrante comunidad Kumey
Wentru).

Al quedar imposibilitadxs de juntarse, las actividades programadas para avanzar en la
efectivizacion de soluciones en relacion a la tucura quedaron paralizadas. En este
marco, su preocupacion central es como podran afrontar luego la mala condicion
corporal de sus animales, y la afectacion en los rindes de carne, pelo y lana que esto
supone: “En ese sentido como que nos vamos a atrasar un montén y cuando termine
todo esto vamos a tener todo para hacer” (Integrante comunidad Fofocahuel).

Por otra parte, la comunidad mapuche tehuelche Prane sefiala que desde el mes de
marzo las comunidades “ya empiezan a preparar el forraje para pasar el invierno”. Sin
embargo, con la cuarentena esta actividad se vié interrumpida. Las comunidades Lago
Rosario, Prane, Gualjaina, Costa del Chubut (Chubut), Lafken Winkul,
Ranquehue, Buenuleo y Quijada (Rio Negro) expresaron que no han podido acceder o
comprar todavia el forraje para los animales porque no fueron incluidos en la lista de
negocios disponibles por mé&xima necesidad, porque algunos comerciantes aumentan los
precios discrecionalmente, porque no pudieron trasladarse hasta los centros urbanos o
bien porque, quienes habian comprado el producto hace tiempo, tienen dificultad en el
transporte. Esta es una problematica que afecta a todas las comunidades.

En este sentido, el aislamiento y la crisis no s6lo ha impactado en términos de
abastecimiento de mercaderia para el consumo propio, sino ademas la compra para el
mantenimiento y cuidado de los animales que son parte primordial de las economias de
los pequefios productores familiares. Al prohibir la circulaciéon y comercializacion de
los forrajes y demas alimentos que son traidos de otras provincias, las localidades o
parajes se encuentran desabastecidos. Entre las preocupaciones que nos han comentado
las comunidades Ancalao, Lonconao Nanculeo Diumacéan, Pulgar Huentuquidel,
Cafio, Frentren Pefi, Fofocahuel, Vuelta del Rio y Newen Twain Kom estan: el
aumento desmedido de los precios de medicamentos y vacunas, la falta de alimento para
la hacienda y, finalmente, las consecuencias que traera todo esto en la época de
paricion. “No hay ningiin animal que tenga una condicion corporal 2 acd, estan todos
1.5, tienen poca posibilidad de quedar prefiados y encima van a correr riesgos en agosto,
seguro” (Logko Comunidad Ancalao).

Por altimo, muchas familias mapuche y tehuelche de la zona de Las Plumas, de Paso
de Indios, Kankel, Reserva Napal y Mina de indio —asi como integrantes de las
comunidades de Pillan Mahuiza, Cofia Huenchufil, Lago Rosario, Quintupuray,
Lonconao Nanculeo Diumacén, Pu Lof en Resistencia, Nahuelpan, Newen Twain
Kom, Prafil, Buenuleo y Cooperativa Pefii Mapuche— expresan su preocupacion por
la agudizacion de ciertas problematicas laborales anteriores a la pandemia (como la
escasez de turismo por la “ratada” en las zonas cordilleranas), y por las actuales
cancelaciones y/o postergaciones de aquellos trabajos temporarios relacionados con el
turismo o con lo rural, como la esquila, la venta de lefia, el mantenimiento o instalacion
de alambrados, la cosecha de frutos de la rosa mosqueta, entre otras. Estos trabajos
temporarios (“‘changas”), que en muchas ocasiones implican el traslado o migracion de
las personas de sus poblados hacia otras zonas, se vieron interrumpidos y son la base de
la economia familiar de muchas comunidades urbanas y rurales.



3.4. Sobre problemas de infraestructura

A la crisis econémica, se le suma la precariedad de las condiciones de vivienda y
habitat.

Algunas familias se quedaron sin agua y otras tienen problemas para conseguir lefia.
Las casas no tienen electricidad y, a veces, no pueden acceder al gasoil para las
lamparas. Antes usdbamos kerosene, pero ahora cuesta conseguirlo. Nos informaron
gue iban a instalar pantallas solares en febrero, pero aln no ha ocurrido. Seria muy
importante para nosotros tener acceso a la electricidad, especialmente en estos
momentos. Hay casas que se estan cayendo, especialmente la de algunos ancianos
(integrante comunidad Kumey Wentru).

Por un lado, en gran parte de la zona rural de Rio Negro y de Chubut las comunidades
tienen problemas para proveerse de agua potable y electricidad. Un problema estructural
que se agrava en el contexto de esta pandemia y de las medidas de aislamiento, ya que
se trata de servicios imprescindibles tanto para la higiene como para estar conectados e
informados.

En la zona de Chacay Oeste, por ejemplo, el servicio de electricidad se ve
constantemente interrumpido —como consecuencia de la rotura del motor generador que
abastece de energia eléctrica a la aldea— y frecuentemente las familias se encuentran sin
luz y sin agua potable puesto que sin electricidad no funciona la bomba de agua.
Problematica que también sefialan las familias de Las Plumas, cuyos motores para
extraer este recurso son viejos y suelen romperse seguido.

Ademas, en las comunidades Ancalao, Newen Twain Kom y en parajes como Piedra
Blanca y Fitamiche no tienen agua potable. En la comuna rural de Las Plumas, por
ejemplo, el rio se encuentra rojo y el agua no puede ser potabilizada, y en la comunidad
Newen Twain Kom el agua de pozo esta en mal estado. Como consecuencia de la falta
de este recurso en todas estas regiones, las familias deben comprar o traer agua de otras
localidades, 1o que sumard un gasto extra en momentos en que no estan teniendo
ingresos.

Por otro lado, las comunidades Waiwen Kurruf y Pillan Mahuiza han mostrado
preocupacion por ciertas situaciones de precariedad habitacional que padecen muchas
lof tanto en contextos urbanos como rurales. Frente a la directiva de “quedarse en casa”
propuesta por el Estado, ha quedado en evidencia las desiguales condiciones en que
viven muchas personas y familias mapuche y tehuelche. En primer lugar, aquellas
personas que estaban en proceso de construccidn o mejoramiento de su vivienda
debieron interrumpir las obras por la falta de recursos y/o materiales para la
construccion. En segundo lugar, familias numerosas que viven en espacios
habitacionales reducidos, o aquellas personas cuyas casas se encuentran en precarias
condiciones habitacionales, se vieron obligadas a quedar aisladas en espacios poco
aptos segun condiciones basicas de vivienda.

Otro grave problema estructural, como hemos mencionado brevemente en el apartado
de Educacion, que afecta a las comunidades refiere a la comunicacion:

Este problema de la comunicacion afecta especialmente a las familias que viven en
zonas alejadas y se movilizan a caballo, en un recorrido de varias horas para llegar al
pueblo. Hay lugares donde no se puede llegar porque comenz6 el mal tiempo y los



caminos se vuelven intransitables, especialmente en la costa de Fitamiche, en Rio Chico
y la zona de Bajada del Platero (integrante comunidad Kumey Wentru).

El problema de la comunicacién tiene que ver tanto con la mala infraestructura de los
caminos en zonas de largas distancias entre vivienda y vivienda, entre parajes y pueblos,
asi como con la falta de infraestructura que garantice la accesibilidad virtual y las
comunicaciones telefonicas.

La comunidad de Valle Medio de Rio Chico expresa de esta forma la preocupacion por
los caminos, “No hay repaso de maquinas viales en los caminos vecinales. Se ha llevado
nota al municipio, la comunidad nuestra ha llevado nota pero las notas quedan ahi,
dicen que hasta que no se resuelva el tema de la cuarentena que no se va a salir, porque
se esta haciendo lo minimo, ni siquiera la ruta EI Maitén -Cushamen”.

Asi como también la falta o escasez frecuencia en los servicios de transporte publico
como menciona esta comunidad y la comunidad de Lago Rosario, recrudeciéndose el
aislamiento estructural ahora que el servicio publico esta cortado.

Cuando hay que viajar a hacer las compras o0 hay que ir a hacer tramites a un centro
urbano mas grande por una cuestion de trdmites, eso si se complica el doble. Porque la
mayoria de la gente de las comunidades no tiene vehiculo para viajar a Esquel a Bolsén,
con los centros urbanos mas grandes que nos comunicamos normalmente nosotros y
como el transporte publico esta cerrado en estos momentos se nos complica un montén
y el tema de los permisos también se nos complica el doble porque los permisos se
hacen por internet también (integrante comunidad Valle Medio de Rio Chico).

En el campo la informacion siempre demora mas en llegar: no hay internet, son pocas
las radios que tienen buena sefial y, en algunos casos, solo llega la informacion que
transmite la Radio Nacional. La comunidad Frentren Pefii (Colonia Cushamen,
Chubut) coment6 que “lo que es comunicacion falla por esa parte, no en todos lados hay
acceso a telefonia, o a radios. Es un problema que todavia no se ha resuelto”.

La comunidad Vuelta del Rio explica que con la llegada de las lluvias y la nieve los
caminos se vuelven intransitables. Solo es posible acceder a muchas de las viviendas de
la comunidad a caballo o a pie y se desconoce —si no es por los vecinos— como se
encuentran muchas personas ancianas que viven solas. Situacion similar cuentan Ixs
integrantes de la comunidad Ancalao en relacion a quienes viven en Arroyo Las
Minas, que tienen hasta seis horas a caballo para poder llegar al pueblo méas cercano —
Norquin Co— siempre y cuando no toquen las inclemencias del tiempo invernal.

Asi como también, integrantes de la comunidad Vuelta del Rio relatan que gracias a la
instalacion de antenas 4G en la localidad de Epuyen, si van a lo mas alto del cerro
pueden acceder a sefial de internet que sélo les permite, y en esas condiciones (a la
intemperie y recorriendo distancias de su casa), establecer comunicacion a través de
WhatsApp.

Una de las problematicas en relacion a esta escasez de canales de comunicacion es que a
veces los Municipios usan las FM locales para transmitir informacion relevante, pero
esta no llega al campo donde solo llega la sefial AM, Radio Nacional. Esto generd en
algunos casos--como menciona el logko comunidad Ancalao-- desconocer las
normativas y restricciones municipales, y hacer kildbmetros para enterarse en el pueblo
de la imposibilidad de salir de él por una nueva ordenanza.



Otra de las problematicas que menciona el logko de la comunidad Ancalao es que al
estar Radio Nacional afectada a transmitir los programas de educacion y priorizar
contenidos enlatados que retransmiten Buenos Aires, Ixs pobladores no se enteran de las
medidas regionales o locales ya que los programas que brindan esta informacion son
reducidos, siendo una excepcion el programa Awkin Niyeu que llevan adelante lagmen
con la intencion justamente de construir un espacio radial en el que circule la voz de las
comunidades de la zona.

4. EN RELACION A LAS AYUDAS DEL ESTADO

“El tema laboral ha sido un tema por lo menos de loS que no tienen un ingreso
fijo. Porque hubo una paralizacion, y las ayudas no son tantas y han tardado en
llegar... Lo que ha surgido con fuerza es la solidaridad del resto de los pefii y
lamgen, para proveer alimentos por ejemplo. Esto desnuda la precarizacion, las
desigualdades. Eso es lo que no ha variado, se habla de las emergencias, pero
no esta sobre la mesa discutir cuando termina el avance del capital, como por
ejemplo toda la politica neo-extractivista” (logko comunidad Waiwen Kurruf).

Si bien como mencionamos en la introduccion de este informe, los subsidios estatales
no son, para una gran parte de las comunidades mapuche tehuelche, el sostén de sus
economias, estos son sumamente importantes para aquellas familias que contaban con el
ingreso de trabajadores informales. Por ejemplo, para quienes viven cerca de o en los
centros urbanos, para las personas ancianas y para algunas comunidades en conflicto.
Algunos de los subsidios 0 ayudas estatales en el actual contexto de aislamiento social,
preventivo y obligatorio que las comunidades describen como contradictorios,
insuficientes o con problemas son: los moédulos de alimentos, el Plan Calor (incluye
garrafas y lefia), la supuesta universalidad de las politicas de ayuda de las agencias
estatales, la comunicacion de los municipios con las comunidades rurales y el Ingreso
Familiar de Emergencia (IFE) en el marco de las dificultades econdmicas y laborales.

4.1. Sobre los modulos de alimentos

En épocas de crisis productivas, como la que esta generando la cuarentena, las ayudas
econOdmicas del Estado funcionan como sostén familiar, principalmente los modulos de
alimentos. Por esta razon, muchas personas expresaron preocupacion porque estos
maodulos no suelen alcanzar, generando gran incertidumbre respecto a si se continuaran
entregando y sobre la cantidad que seran entregados. La mayoria de las comunidades
como, por ejemplo, comunidad mapuche Pulgar Huentu Quidel Quilodran,
Monsalve, Reserva Napal, Mina Indio, Lago Rosario, Nahuelpan, Comunidad EI
Chalia y Lof Newentuaifi Inchin manifestaron que necesitan mas ayuda de alimentos
porque no han recibido médulos en ninglin momento o porque los médulos recibidos no
son suficientes para sostener a todas las familias.

Segun informan los pobladores de Gualjaina (comunidades Newentuain inchifi y
Newen Twain Kom), el municipio no esta entregando los médulos a las familias de la
zona y a quienes viven en espacios mas alejados. En Gan Gan, Lagunita Salada,
Gastre y Gualjaina sefialan, ademas, que las ayudas estan siendo distribuidas solo
entre los “amigos” del gobierno. Con mucha preocupacion, una referente de la
comunidad de Ancalao planteaba que “si esto continta creo que la pasaremos de la peor
manera porque estamos olvidados en un rincén del paraje”.



En este sentido, algunas comunidades han denunciado el accionar “corrupto y arbitrario
de ciertos municipios”. Asi, por ejemplo, la lof Newentuaifi Inchin —comunidad que
inicio un proceso de reafirmacion y recuperacion de su territorio ancestral en el afio
2019- reclama que el intendente de Gualjaina no asiste y provee de alimentos a las
familias de la comunidad, como tampoco a aquellas familias allegadas a la misma, por
mantener una clara postura disidente con respecto a la lof y a su proceso de
recuperacion territorial. Por su parte, las comunidades y familias de Cushamen y
Meseta Centro Norte Chubutense (Chacay Oeste y Laguna Fria, Yalalaubat y Los
Pino y Gan Gan) también denuncian la falta de transparencia en las gestiones y toma
de decisiones en las comunas rurales. Destacan acciones y hechos de corrupcion
relacionados al uso y manejo de los presupuestos y recursos que llegan de la provincia,
asi como también las malas gestiones y distribuciones de las ayudas en lefia y alimentos
—los cuales no llegan a todas las familias que las necesitan, sobre todo cuando sus
ingresos estan siendo interrumpidos o disminuidos.

Una integrante de la comunidad Newentuaifi Inchin nos sefial6 su preocupacion por las
situaciones de “hambre” y la falta de alimentos que estdn padeciendo muchas familias
de su comunidad y de otras comunidades de la zona. Denuncia la ausencia total de las
instituciones y las comunas rurales que no salen a recorrer y ayudar a la gente que
quedd mas aislada. Frente a esta situacion, integrantes y familiares de la Lof que viven
en las zonas urbanas debieron, de forma autbnoma y sin ayuda de ninguna institucion,
solicitar permiso de circulacién y salir a repartir alimentos y bienes de primera
necesidad a las familias: “Viajamos 670 km a la comunidad mapuche Tehuelche (...)
Ilevamos alimentos y abrigos a 14 familias que no reciben asistencia, ni visita de nadie
en este momento de pandemia. Estan olvidados por el intendente que los visita solo en
época de elecciones” (integrante Lof Newentuaifi Inchin).

4.2. Sobre la calefaccion: Plan calor, garrafas, lefia

Ahora bien, como fue sefialado anteriormente, absolutamente todas las comunidades
consultadas coinciden en la importancia de tener lefia en sus comunidades. No solo
porque es la principal forma de calefaccidn, sino también porque es indispensable para
afrontar el invierno. Por ejemplo, la lof Newentuaifi Inchifi sefiala que el plan calor
todavia no ha llegado a la comunidad. Por lo tanto, ante la posibilidad de que se
extienda mas tiempo la cuarentena, la mayor parte de Ixs consultadxs sefialaron como
problemas centrales dos cuestiones: la falta de llegada del “Plan calor” en algunas
zonas, sobre todo aquellas mas alejadas de los pueblos, y el control de Ley de Bosques
para juntar lefia libremente. Algunas comunidades pueden proveerse de lefia en su
territorio, buscando en el campo o alrededores donde se consigue, por ejemplo, Calafate
0 Michay, Choique Mamil, Molle, Barba de Chivo, Mata Negra, Yuyo Crespo. No
obstante, en las comunidades de Chacay Oeste, Laguna Fria, Yalalaubat, Los Pinos
y Mallin de los Cual —comunidades de la meseta noroeste de Chubut— fue relevada la
problematica del esfuerzo fisico que requiere esta actividad y que varia segun la edad y
el estado de salud de la persona: “No es lo mismo un joven que un anciano y si la
persona vive sola, o acompafiada de familiares”. A esto se suma que, al no contar con
vehiculos, deben realizar més viajes en una estacion del afio lluviosa, nevada y de bajas
temperaturas.

Para otras comunidades, la obtencion de lefia presenta las mismas dificultades que la
adquisicion del forraje para sus animales. Este es el caso, mayormente de las
comunidades Lago Rosario, Nahuelpan, Gan Gan, Lagunita Salada, Gastre,



Comunidad EIl Chalia, Lof Tramaleok, organizacion Nor Feleal (Chubut) y Lof
Lonconao Nanculeo Diumacan (Rio Negro), las cuales expresaron que el reparto de
lenia del “Plan Calor” suele ser de poca cantidad, calidad y tiene gran demora. La
dificultad para conseguir lefia y el hecho de que la pandemia haya llegado en estos
meses mas frios, de otofio e invierno, agudiza esta problematica de todos los afios.

4.3. Sobre la electricidad

Como ya fue sefialado, en la aldea escolar Chacay Oeste (Chubut) estuvieron sin
energia eléctrica durante méas de dos semanas por la rotura del motor generador. Dado
que el mismo no tenia la suficiente potencia para abastecer el consumo de la aldea, se
tratd de disminuir el consumo, apagando permanentemente el alumbrado puablico, y
tratando de no usar aparatos como caloventores o soldadoras. Vale destacar que la
comunidad sélo cuenta con energia eléctrica desde las 8:30 de la mafiana a las 00.30 de
la noche. EI motor se averi6 el dia 9 de abril. Gracias al trabajo de los operarios se logro
mantener el funcionamiento de la bomba de agua. Sin embargo, tuvieron problemas
para conservar carne y otros alimentos que requieren de refrigeracién, asi como también
se debid gastar mas gas o lefia para calentar agua debido a la falta de funcionamiento de
los termos. También se presentaron problemas para la comunicacion con los familiares
que se encontraban lejos y debieron recorrer algunos kildmetros para tener telefonia
celular.

Aungue se hizo inmediatamente el reclamo al Municipio, tardaron dieciseis dias en
[levar un nuevo generador a la zona. Se intent6 llevar un motor provisto por la empresa
minera Pan American Silver, lo cual no fue aceptado ni autorizado. Finalmente, luego
de que la comunidad hizo publico el reclamo y su situacién en redes sociales, intervino
la Defensoria Publica, y el 18 de abril se llevd un nuevo motor del mismo tamafio y
modelo que el anterior. Aunque la comunidad ahora cuenta con electricidad, al ser
practicamente el mismo motor, todos los dias se apaga ya que no resiste el consumo.

En el caso de Las Plumas (Chubut), destacan que se repiten problematicas que estaban
desde antes, como la falta de luz: “tuvimos varios dias sin luz, sin sefial de teléfono,
nada. Como siempre, los motores son viejos y siempre se rompen’. Este aspecto influye
en la circulacion en la medida en que los permisos se sacan via internet.

Con el detalle de estos ejemplos, buscamos reflejar una problemaética extendida en la
mayor parte de las comunas y municipios de la meseta chubutense.

4.4. Sobre la supuesta universalidad de las politicas de ayuda

La mayor parte de las comunidades consultadas plantean que las politicas publicas en
contexto emergencia se centraron y fueron pensadas desde y para los centros urbanos,
excluyendo de multiples maneras a los parajes rurales. Uno de los problemas sefialados
refiere a aquellos Municipios que suelen estar mas presentes en los pueblos que en las
zonas rurales mas alejadas. Como ya mencionamos, la distribucion de las ayudas
municipales entre las zonas urbanas y rurales de sus ejidos muestra ser profundamente
desigual: “en el campo el municipio nunca esta presente, nunca nos consultan nada de
como estamos, pareciera que siempre estuvimos aislados, esa es la sensacion que
sentimos todos” (Comunidad Valle Medio de Rio Chico).



Por otra parte, las posibilidades de acceso a los subsidios o ayudas también son escasas
para las personas que viven en los parajes rurales. Las comunidades Valle Medio de
Rio Chico y Lof Newentuaifi Inchin sefalaron esta desigualdad en los siguientes
términos:

Generalmente la asistencia o algin programa se piensa para la gente que vive en las
ciudades o el pueblo. Por ejemplo, cémo cargas los datos en una determinada pagina de
internet para acceder a determinado beneficio. La gente del campo no maneja las
tecnologias porque la sefial no llega (Lof Newentuaifi Inchin).

Por otro lado, la Lof Pailako lee estas ayudas como un exceso de presencia estatal y un
ejercicio de control: “un aumento del control (...) ahora registraron a todos en el
sistema”.

4.5. Sobre la falta de comunicacion de las agencias estatales con las comunidades

La falta de presencia de los municipios en los parajes rurales alejados de los pueblos se
manifiesta, segin la mayor parte de las comunidades, en la falta de comunicacion de Ixs
intendentes sobre aquello que compete a Ixs pobladorxs de las zonas rurales, lo que
termina perjudicandolxs. Como mencionamos, la problemética de la comunicacion
afecta estructuralmente a las personas que viven en el campo y, en el actual contexto de
pandemia, hubo varias complicaciones en relacion a informaciones que no llegaron o lo
hicieron a destiempo 0 no se usaron los canales adecuados para que en verdad lleguen.
La werken de la Comunidad Fentren Kimin sefial6 que en Gualjaina no cuentan con
estafeta postal, por lo cual, Ixs miembrxs de la comunidad tuvieron que ir a cobrar el
Ingreso Familiar de Emergencia (IFE) a Lago Puelo, Tecka y Esquel, quedando
personas sin cobrar por no poder hacer el viaje. Algo similar cuentan otras
comunidades. La comunidad Fofocahuel que vive a varios kilémetros del correo del
pueblo de ElI Maitén tampoco pudieron cobrar el subsidio del Estado porque fueron
avisadxs el mismo dia en que les tocaba su cobro. O bien, en sintonia con este tipo de
situaciones, la comunidad Ancalao reportd que ante el anuncio de Anses del
cronograma de pago via WhatsApp, quienes viven en Arroyo Las Minas se acercaron a
caballo o pagando remises al correo de Norquin Co y el dinero no estaba depositado. En
este caso, decia un integrante de la comunidad:

Ese es uno de los temas que lo deberia solucionar el Municipio, en la parte de Accién
Social, ir al correo para ver quienes estan disponibles y ponerles un aviso en Radio
Nacional en el social, para que la gente no gaste plata y tiempo (Comunidad Ancalao).

Por su parte, la integrante de la comunidad Newentuaifi Inchin también explicé que
nadie de su comunidad pudo acceder al “Ingreso Familiar de Emergencia” dispuesto por
el Estado, por la complejidad de los tramites burocraticos y el mal accionar de ANSES.

4.6. Sobre el Ingreso Familiar de Emergencia en el marco de las dificultades
economicas de Ixs trabajadorxs informales.

Como ya fue explicado, en las familias mapuche y tehuelche las economias domésticas
suelen ser complementadas con el ingreso del trabajo informal. Pero en algunos casos
especificos, este ingreso es central para las familias, como es el caso de aquellas que
viven de la venta de lefia o artesanias (tejido, plateria, cuero), de la albafiileria, esquila,
turismo, carpinteria, empleos domésticos, tala de arboles y fletes. Ninguno de estos
trabajadores esta teniendo ingresos.



Para las organizaciones y comunidades Centro Norte Chubutense y aquellas de la
Linea Sur o cercanas a Bariloche y Fiske Menuko (Rio Negro) esta situacién
econdmica se ha visto agravada por no haber podido vender los productos y frutos
producidos en sus territorios. Estas obtienen sus ingresos de la venta de animales
propios (chivos, capones, ovejas, vacas, novillos), de las frutas, verduras, artesanias,
comidas, plateria, entre otras actividades. Las restricciones de circulacion impidieron el
desarrollo normal de estas actividades, por lo que estarian necesitando ayudas y
subsidios econdmicos por parte del Estado.

Con respecto a este tema, el machi de la Ruka Lawen comenta que:

La situacion para los mapuches es un poco complicada, con muchas restricciones. Es
entendible por el lado de lo que es la pandemia y supuestamente nos quieren proteger.
Pero hay gente que necesita comer y depende de lo que venda. Y eso no lo estan
dejando hacer a nosotros los pobres y mapuche. Pero no asi a los grandes comercios.
Los grandes supermercados estan abiertos. Y es ahi donde hay mas riesgo de contagio
(machi de la Ruka Lawen).

Por ejemplo, la Cooperativa de Tejedoras de Lago Rosario o las artesanas de Ruka
Lamgen o El Tropezon (todas de Cushamen Centro, Chubut) vendian sus artesanias,
comidas y plateria fundamentalmente al turismo. A su vez, socializaban en espacios
comunes las herramientas para la produccién. Al no poder continuar con estos trabajos,
algunas de estas mujeres optaron por “hilar”, ofreciendo la venta de hilos a la gente de
la localidad. No obstante, aclaraba una integrante de la Comunidad Fofocahuel “no es
lo mismo que se podia salir y vender, ahora no, nos tenemos que arreglar entre los que
estamos acd”. En ausencia de sus sustentos econdmicos, esperan también algun subsidio
del Estado.

Desde la comunidad Lago Rosario comentaron que las campafias de esquila y de
limpieza de hojas se siguen realizando porque los hombres se trasladan a caballo y
entonces pueden circular. Sin embargo, el ingreso econdmico que esto genera no es
suficiente.

Otras comunidades como Millalonco Ranquehue, Comunidad Waiwen Kirruf —
esperando un demorado subsidio del Estado— se vieron en la urgencia de resolver en lo
inmediato la economia. En el caso de Waiwen Kirruf “lo que ha surgido con fuerza es
la solidaridad del resto de los pefii y lamgen para proveer alimentos”. La comunidad
Millalonco Ranquehue produjo pulpa y dulces de rosa mosqueta para vender a los
vecinxs de la localidad. Dice una de las integrantes: “estoy vendiendo los dulces por
ahora. Hay que ayudar, armar pedidos. Y el tema de la mosqueta fue una ayuda para mi
mama y creo que lo logré, lo logramos porque pusimos todo todxs. Y ese era el
objetivo”. De estas maneras ambas comunidades pudieron solventarse
momentaneamente, mientras contintian esperando el IFE.

Gran parte de los miembros de la Comunidad Lago Rosario, la Comunidad Kurache
(Chubut) y de varias otras comunidades de Rio Negro como Cofla Huenchufil y
Ancalao, hasta el momento no han podido inscribirse en los subsidios IFE por no
figurar en Anses. Decia una mujer de Kurache: “Y ahora estamos viendo si podemos
cobrar ese subsidio del INAI, todavia no pasé nada, ni siquiera mi compafiero que hace
tres afios que no trabaja, y le rechazaron”.



Otro sector que estaria necesitando la ayuda de los subsidios del Estado es el de Ixs
empleados provinciales de Chubut por demoras o la falta de pago de sueldos. Algunas
personas de los parajes de Chacay Oeste, Blancuntre, Yalalaubat, Los Pinos, Gan
Gan, Gastre trabajan para las instituciones del Estado Provincial en diferentes areas —
escuela, residencias estudiantiles, hospital, puestos sanitarios, comunas— como personal
de limpieza, personal auxiliar de educacion, o agentes sanitarios.

En este punto del informe buscamos informar sobre los sectores del Pueblo Mapuche
Tehuelche que maés estarian necesitando algun tipo de ayuda estatal. Se trata de una gran
cantidad de familias que, en este contexto de crisis econdmica y emergencia sanitaria, se
encuentra en situaciones insostenibles de gran incertidumbre y carencias.

5. EN RELACION AL FUNCIONAMIENTO DE LA REGION Y LA
COMUNIDAD

“... ylo pasé a visitar” (inan lonko de la Lof Cafiio).

En Puelmapu (Patagonia) el espacio se organiza en regiones. El contorno de una regién
se va produciendo en la préctica y como resultado de una conjuncion de actividades de
indole administrativa, comunicacional, organizativa productiva y laboral. Asimismo, el
espacio concreto de una region también se entrama por las redes de solidaridad que
habitualmente, frente a situaciones de emergencia, se activan entre las comunidades.

Notamos que muchas de las dificultades que expresaron nuestrxs interlocutores tienen
que ver con medidas oficiales que obstruyen las dinamicas de region. Creemos que
identificar las principales regiones y sus funcionamientos seria de gran ayuda para
sobrellevar el aislamiento y plantear una geografia de fronteras y controles que pueda
cumplir su objetivo de cuidar a la poblacion sin interrumpir las circulaciones esenciales
para el desenvolvimiento de la vida cotidiana. EI ordenamiento territorial por regiones
opera de forma espontanea en toda la extension del espacio patagénico, por lo tanto, y
para no extendernos en este informe, s6lo mencionaremos aqui algunos de los reclamos
planteados y a modo de ejemplo.

Integrantes de la comunidad Pulgar Huentuquidel, Vuelta del Rio y otras cercanas,
mencionaron el trastorno que implico en sus vidas el cierre de la frontera interprovincial
entre Rio Negro y Chubut. Para las comunidades que pertenecen a distintos municipios
de la Comarca Andina del paralelo 42 que se encuentran en la provincia de Chubut, la
localidad de EI Bolsén (Rio Negro) es cabecera de region para proveerse de servicios
esenciales (desde alimentos hasta el arreglo de un vehiculo), para trabajar, para realizar
algunos tramites administrativos, asi como es parte de los circuitos productivos.

La comunidad Ancalao cuenta, por ejemplo, que la localidad de Norquinco nunca cont6
con un buen servicio de internet y que, en contexto pandemia, el Unico ciber local cerrd
y la municipalidad trabaja a puerta cerrada. Norquinco tampoco dispone de un surtidor
de combustible (para gasoil, nafta o kerosene). En consecuencia, el circuito cotidiano de
los pobladores de esta localidad se extiende hasta las localidades cercanas de Cushamen
y de ElI Maitén (provincia de Chubut). Al no poder pasar la frontera provincial,
Norquinco quedd aislado y sus pobladores se vieron obligados a contratar remises (al
menos dos, para hacer el paso de los productos en el paralelo) a costos altisimos.



El aislamiento también fue administrado y controlado a partir del cierre intra-provincial
de ciertas comunas y municipios con puestos de control, tranqueras y candados,
reforzado con el cese de los ya escasos servicios de transporte. Estas decisiones,
tomadas a nivel municipal, también fueron muy desafortunadas para las comunidades
que desarrollan sus vidas a nivel de region.

Al respecto se presentan las siguientes incongruencias. En primer lugar, los pueblos
(por ejemplo, el centro urbano de Cushamen) restringieron el ingreso de los pobladores
de las zonas rurales que pertenecen al mismo municipio o comuna. En segundo lugar,
las personas que viven en los pueblos —o en parajes rurales que los circundan— que
dependen de localidades mas grandes (por ejemplo, la interdependencia entre Cushamen
y El Maitén, o entre Gan Gan y Trelew) también se han visto desprovistas y
riesgosamente aisladas en sus funcionamientos cotidianos. En tercer lugar, se instalaron
puestos de control en los limites de los Parques Nacionales, dificultando la circulacion
regional de distintas comunidades mapuche (por ejemplo, las comunidades Pailako y
Catriman Colihueque) cuyos territorios limitan con el Parque Nacional Los Alerces.
Estas comunidades completan su abastecimiento de alimentos e insumos basicos en la
ciudad de Esquel: “Y a la gente que les iba a llevar cosas le ponian muchas
restricciones”.

La region no soOlo se construye a partir de los circuitos administrativos o de
abastecimiento, sino también, como anticipamos arriba, a partir de las dindmicas
organizativas y solidarias entre las comunidades.

Al respecto, una de las integrantes de la Comunidad Fofocahuel explicaba la
importancia de las formas de organizacion en Mesas y Comisiones para llevar a cabo,
entre otros propositos productivos, las ventas conjuntas de sus frutos. En estas
organizaciones confluyen pobladores de distintas comunidades de la region y el hecho
de no poder circular para el desarrollo de estas tareas comunes impidié que este afio
pudiesen realizar sus ventas, o en el mejor de los casos, con saldos favorables. Seria
muy beneficioso reconocer y considerar estas redes organizativas de base como aliadas
a la hora de planificar regionalmente como llegar y ayudar mejor a los pobladores.

En la misma direccién, cabria agregar que la regién también se construye a partir de
redes informales y habituales de solidaridad entre comunidades mapuche y tehuelche.
Relatos como los que mencionaremos a continuacion se repiten en distintas zonas del
Puelmapu (Patagonia) -seleccionamos solo algunos de ellos aqui-.

El logko de la comunidad Ancalao cuenta que, en estos dias de cuarentena, varias
personas de la comunidad se preocuparon por identificar a Ixs ancianxs de los distintos
parajes o comunidades aledafias que estaban solxs y aisladxs, asi como sus problemas
especificos de calefaccion, alumbramiento, alimentos, o atenciones de salud. No solo
para informar al respecto, sino también para buscar la forma de visitarlos y atenderlos.

Una integrante de la comunidad Fentren Kimin nos contaba que algunas personas
mapuche habian tomado la iniciativa de ayudar también a quienes habian quedado mas
aisladxs e incomunicadxs. En este caso, la region a la que refiere es sumamente extensa,
llegando a abarcar las comunidades de Gualjaina, Costa de Chubut y Futa Huao. El
mayor problema era, segun explicaba, tener contacto con los pobladores de Futa Huao.



En la misma direccion, el inan logko de la comunidad Cafiio nos relataba que sali6 a
recorrer la regién porgue se habia enterado que un anciano se encontraba solo en el
Rincon. Lo pasé a visitar y se enterd que necesitaba fardos para sus animales y que no
contaba con caminos transitables para llegar con vehiculo. La werken de la comunidad
Kurache contaba que ante la falta pronunciada de lefia, varias comunidades de las
cercanias de El Maitén se habian juntado para recoger lefia con un tractor.

Al citar estos breves relatos, queremos subrayar las dimensiones organizativas de la
region y sefialar que cualquier disefio de una politica de aislamiento y prevencion debe
partir del reconocimiento de la regiobn como unidad minima de relacionamiento.
Considerar la region y las practicas organizativas que la sostienen es indispensable para
administrar la prevencion sanitaria de forma fructifera.

Desde este mismo angulo, seria importante que las politicas publicas e intervenciones
administrativas dirigidas a las comunidades mapuche y tehuelche también piensen la
“comunidad” en términos de region. Aun cuando los integrantes de una misma
comunidad suelen tener domicilio en diferentes localidades —por razones laborales o de
escolarizacion—, los circuitos, intercambios y visitas no solo son frecuentes sino gue, la
mayor parte de las veces, son esenciales para el sostenimiento econémico de todxs ellxs.
La imposibilidad de circular por los espacios acostumbrados y necesarios ha sido un
problema para las personas de la ciudad que reciben ayudas de alimentos de las zonas
rurales, asi como para las personas del campo a quienes sus familiares suelen
comprarles productos o cobrar los sueldos en las ciudades. Al respecto comentaba una
persona de la Lof Quintupuray: “desde el comienzo del aislamiento la comunidad
quedo separada, ya que algunos familiares viven en Villa La Angostura (Neuquen) y
otros en Bariloche (Rio Negro)”.

Dentro de estas dificultades que ya fueron detalladas en el primer informe del GEMAS
(marzo-abril), quisiéramos resaltar aqui un tema que se fue haciendo cada vez mas
acuciante: el de Ixs ancianxs que quedaron solxs y aisladxs.

Estas situaciones de control sobre las movilidades y los cuerpos también ha afectado la
posibilidad de ayuda interfamiliar, clave en esta época del afio previo al invierno mas
fuerte. “Esta es una época donde nos reunimos, donde vamos a visitar a nuestros
mayores para ver qué necesitan para abastecerse para el invierno y ver como se
encuentran. Quedamos desparramados y alejados y eso no se esta teniendo en cuenta
cuando piden tantas autorizaciones” manifiestan desde organizaciones mapuche de San
Martin de los Andes.

La Lof Lonconao Nanculeo Diumacén cuenta que la policia no permitié el paso de los
miembros mayores de la comunidad desde Viedma hasta el territorio en Bahia Creek,
quienes no solo sostienen la recuperacion territorial sino que, sobre todo, se sienten méas
seguros en el territorio que en la ciudad. La logko de la Lago Rosario también
manifestd que en su comunidad “los ancianitos han quedado muy aislados y solos,
porque sus hijos estan en las ciudades sin posibilidad de trasladarse hasta el territorio”.
Problema que también expreso la comunidad Frentren Pefii (Colonia Cushamen),
puesto que por falta de medios de movilidad y un municipio ausente, las mas
complicadas son:

Las personas mayores que vivieron toda la vida en el campo y estan en el campo,
porgue son personas que tienen su familia que se ha ido a otro lugar y quedaron en el



campo desde siempre. Hoy por hoy la poblacién rural es précticamente un alto
porcentaje adultos mayores, casi de tercera edad, hay muy poco porcentaje de poblacion
joven. Entre vecinos se dan una mano, pero estdn muy solos (Integrante comunidad
Fentren Pefii).

6. EN RELACION A LAS POLITICAS CONTRADICTORIAS

“Es algo completamente ridiculo que se le pida a las zonas rurales una
autorizacion para circular que solo podemos obtenerla por un internet que no
tenemos” (integrante comunidad Pillan Mahuiza).

De acuerdo a lo desarrollado hasta aqui, notamos que un reclamo comudn entre las
comunidades es la contradiccion en las medidas sanitarias y de control, la cual resulta
en medidas imposibles de cumplir, o en obstaculos innecesarios para el
desenvolvimiento de las vidas cotidianas.

Una de las principales contradicciones es el tema de los permisos. Primero, porque
como ya mencionamos, en muchas de las localidades y parajes no se cuenta con
internet. Segundo, porque los pueblos donde se pueden obtener los permisos estan en
direccién inversa —varios kildbmetros— de los pueblos donde se tiene la necesidad de
acceder (por ejemplo, las comunidades de Colonia Cushamen deben hacer varios
kilometros hastas el pueblo de Cushamen para obtener el permiso para acceder a la
localidad de El Maitén). Tercero, porque las jerarquias de los distintos permisos no solo
estan desordenadas y se solapan entre si, sino también porgue su solicitud en los puestos
de control es arbitraria (se exigen permisos de los municipios, de las comisarias locales,
de las provincias, del ministerio de Seguridad, de Nacion y de instituciones especificas
como la Direccion de Bosques, el SENASA o el INAI).

Otra de las contradicciones es la que se genera con los pasos que se deciden cerrar. En
primer lugar, esta reconfiguracion de los circuitos acostumbrados estd generando un
gasto de fletes y remises muy dificil de costear. Lo cual se agrava ante la falta de
medios de transporte y la imposibilidad de circular més de dos personas en un mismo
vehiculo o personas que no coinciden en la terminacion de su DNI. En estas decisiones
administrativas no se tuvo en cuenta las grande distancias que las personas deben
abarcar para abastecerse de sus necesidades primarias. En Gan Gan la policia decidio
controlar los accesos al pueblo cortando la Ruta N° 67 con monticulos de tierra primero,
y poniendo una tranquera con candado después y solo permite la entrada de vehiculos
de 8 a 20 hs con controles en los accesos. Los pobladores debieron solicitar permiso en
la comuna de Gan Gan para que se les abra la tranquera y pobladores de Laguna Fria
se vieron obligados a dar una vuelta mucho mas extensa para poder realizar sus compras
en Gan Gan, recurriendo a rutas y caminos vecinales que implican un aumento del gasto
de combustible y de tiempo, en el marco de los limitados horarios que la comuna
habilita para circular. En este sentido, ademas del cierre de ciertas localidades y las
restricciones arbitrarias a las actividades que se pueden llevar a cabo en cada localidad,
existen limitaciones temporales de circulacion que terminan creando escenarios
incomprensibles para la personas en varios lugares. En los parajes rurales de Colonia
Cushamen las personas tienen un tiempo restringido de permanencia en el pueblo —para
hacer las compras, cargar nafta, hacer tramites e ir al médico—, antes de que se cierren
las tranqueras con candado. Si estas mismas personas van hasta ElI Maitén para ir al
banco o al hospital, no pueden comprar alimentos porque solo los pueden comprar en
Cushamen. Una situacion similar informa la comunidad EI Chalia sobre la restriccion



de horarios para permanecer en la localidad Sarmiento, sobre todo teniendo en cuenta
que estos viajes suelen ser por temas médicos donde suelen tener que esperar varias
horas a ser atendidos. En la meseta chubutense, donde se presentan las mismas
dificultades en torno a la circulacion y las distancias, se agregan las restricciones de los
comercios que solo vendian por unidad los alimentos--y en poca cantidad-- por lo que
se debia reiterar constantemente los viajes, con todas las dificultades antes
mencionadas.

7. EN RELACION AL CONTROL POLICIAL Y ABUSO DE AUTORIDAD

“Durante la pandemia, los terratenientes siguen teniendo privilegios. Aun en

este contexto, los casos de intento de desalojo persisten. Nos juega muy en
contra no poder llegar a apoyar a las comunidades que sufren intentos de
desalojo” (Integrante Pu Lof en Resistencia Dpto. Cushamen ).

“La policia se cree el duerio de estos pueblos ...” (poblador de la zona de Las
Plumas y Paso de Indios).

El comienzo de la cuarentena habilito el despliegue de las fuerzas de seguridad en el
espacio publico bajo una retorica centrada en la nocion de “cuidado” que supo ocultar
ejercicios de control y abusos constitutivos de estas fuerzas, especialmente cuando se
ponen en relacion con sectores sociales histéricamente discriminados y sobre los que
recae un fuerte racismo, como es el caso de los Pueblos Originarios. En las provincias
de Patagonia esto se tradujo en maltratos e importantes ejercicios de violencia y abuso
de autoridad. En el caso de Chubut, en particular, fueron de publico conocimiento las
detenciones arbitrarias y los abusos de poder de la policia provincial promovidos por el
Ministro de Seguridad Federico Massoni, asi como la intervencion de instituciones
estatales nacionales —Secretaria de Derechos Humanos de la Nacion— y del Ministerio
de la Defensa Publica chubutense y la Comisidn contra la Impunidad y la Justicia para
detener esta situacion a través de un habeas corpus. Aun cuando hacia fines de abril
estos abusos en Chubut lograron ser frenados, miembrxs de las comunidades de Chubut
y Rio Negro coinciden en explicar como controles policiales y discriminaciones e,
incluso, cierres arbitrarios de ciertas localidades por parte de la provincia de Chubut,
recaen y Ixs afecta de manera desigual respecto a sectores que tienen mayores recursos
econdémicos.

La Lof Lafken Winkul Mapu, la Comunidad Kurache y la comunidad Pillan
Mahuiza advierten acerca de diferentes situaciones de control, discriminacion y
racismo de la policia, especialmente hacia las mujeres mapuche que salen solas o con
sus nifixs a hacer las compras. En Pillan Mahuiza,

La policia las par6 y sin mediar palabra las llevé a la comisaria. Ahi les hicieron firmar
bajo amenaza un acta en blanco a cada una. Después, las Ilevaron al hospital para ser
examinadas ante la posibilidad de portar el coronavirus. Las liberaron a las 22:30 y con
temperaturas bajo cero tuvieron que volver caminando los 7 kilometros que separa el
pueblo de la comunidad (Integrante comunidad Pillan Mahuiza).

Este tipo de situaciones de discriminacion también son denunciandas por una integrante
de la Lof Lafken Winkul Mapu, quien sefiala que “como nos ven con el pafiuelo nos
dicen que es una persona por familia, que no podemos pasar’. Por su parte, la
comunidad Kurache destaca que una integrante mujer de la comunidad también tuvo



problemas con la policia porque iba con su bebé de pecho y con otra mapuche a
abastecerse de alimentos.

7.1. Arbitrariedad de controles

A la discriminacion sufrida por ser mapuche o tehuelche se le suman, ademas, las
prohibiciones arbitrarias ejercidas por las fuerzas de seguridad hacia Ixs integrantes de
las comunidades. Asi, por ejemplo, interlocutores de la zona de Las Plumas y
alrededores comentan que los agentes policiales impiden a los pobladores alimentar a
sus animales o acceder a los espacios de redes de wi-fi —redes que, paraddjicamente, son
fundamentales para poder lograr bajar y obtener los permisos de circulacion
obligatorios.

La arbitrariedad en la interrupcion de caminos y rutas, y en los controles para el ingreso
y egreso de las localidades genera muchas incomodidades, gastos y preocupaciones,
mas aun de cara al invierno. En la medida en que las comunidades se conforman de
familias divididas entre el campo y la ciudad, las prohibiciones en el transito por los
caminos impiden su encuentro. Un integrante de la comunidad de Vuelta del Rio, que
tenia a su hermano internado de gravedad en el hospital de EI Bolson, tuvo que dormir
en la portada de Esquel, dentro del auto, en contextos de bajas temperaturas. Y, algunas
comunidades registran que si esto persiste durante el invierno --estacién en la que
muchos caminos se malogran-- sera muy dificil poder salir de sus lugares.

Integrantes de la comunidad Ancalao también reclaman la falta de criterios comunes
en los permisos de circulacion, denunciando que la policia de la provincia de Chubut les
exigen, ademas del permiso nacional para circular, un permiso especial del Ministerio
de Seguridad del Chubut. Como describimos mas arriba, las comunidades coinciden en
que las medidas de control y la exigencia de numerosos papeles a presentar recaen
especialmente sobre pobladores de menores recursos, entre los cuales se encuentran las
comunidades indigenas. Integrantes de la comunidad Newen Twain Kom, por ejemplo,
destacan que “te piden muchas cosas en los controles, el papel del seguro a veces se
ponen insistentes”.

Ademas, la presencia de agentes de seguridad, gendarmeria y policias provinciales se ha
incrementado en las zonas aledafias a las comunidades. En Paso de Indios, por ejemplo,
“pasan los milicos recorriendo aca todo el tiempo, prenden la sirena asi que hay que
cuidarse. Ellos nos controlan todo el tiempo”. Esta sobrepresencia de las fuerzas de
seguridad trae a la memoria atropellos muy traumaticos vividos hasta la actualidad por
parte de estas fuerzas sobre los pueblos originarios y generan muchas sospechas e
inseguridad a muchas comunidades. Reflexiones realizadas por la Comunidad Kurache
son ilustrativas en este sentido:

Nos enteramos de los militares que llegaron a EI Hoyo. Eso nos preocupd bastante
porque ya sabemos que trae cola. Es mas una cuestion de represion, algo estan tejiendo.
Ya sabemos lo que pasa cuando los milicos se apuestan en los puestos cercanos. Por
ejemplo cuando estuvo Gendarmeria en ElI Maitén. Eso lo veiamos muy preocupante
(Integrante Comunidad Kurache).

En la region de Las Plumas y Paso de Indios:

La policia se cree el duefio de estos pueblos. Porque uno escucha lo que dice Fernandez,
luego se entera de los decretos provinciales, pero aqui la policia o no lo respeta o tarda



mucho en enterarse. Entonces por ejemplo, aqui decian “vayan a su casa porque hay
toque de queda”. ;Toque de queda? En estos pueblos la policia entiende cualquier cosa
y te saca el auto por ir a tres cuadras de tu casa solo a buscar sefial de WhatsApp cerca
de la escuela (Poblador de Las Plumas y Paso de Indios).

Al desfase existente en las medidas implementadas entre nacion y provincia, algunos
agregan que en las comunas las disposiciones tardan mas tiempo en bajar y suelen ser
diferentes en cada caso: “termina pasando por ejemplo que un camion de lefia no pueda
entrar a descargar en Paso de Indios pero si en Las Plumas”.

A estas situaciones se le adosan otras medidas arbitrarias como la denegacion del
permiso de transitar a quienes han tenido problemas con la institucion policial o bien, la
sobreexigencia de papeles y datos para trasladarse a quienes se encuentran en procesos
de recuperacion territorial. Para dar algunos ejemplos, un miembro de la Comunidad
de Vuelta del Rio reclamaba que no podia ir de su casa ubicada en el en El Bolson a
su casa en el campo, porque la policia evaluaba como conflictiva a su comunidad, y s6lo
logré obtener un permiso a través de integrantes de organizaciones que lo ayudaron.
Asimismo, quienes llevan adelante recuperaciones territoriales han tenido que llenar
planillas que exigen datos con muchos detalles --nombres, apellidos, teléfonos y datos
de su constitucion familiar-- para la obtencion del permiso para circular. En funcién de
experiencias vividas, varixs miembros del pueblo mapuche y tehuelche estan
preocupados por el manejo de datos e informacion privada obtenida en estos operativos
de seguridad:

Desde hace mucho en Chubut tenemos intervenidos los teléfonos, esto es sabido y ha
sido denunciado. Pero en los Gltimos dias nos pidieron muchos datos a todas las
personas que estamos acompafiando procesos de recuperacion territorial. Nos
preguntamos ¢qué pasara con estos datos? ;cOmo sabemos que €so no se usara en
nuestra contra? (integrante de la Catedra Abierta de Pueblos Originarios UNPSJB).

En cercanias a la Lof Pailako se instald un puesto de gendarmeria que obstruye su libre
circulacion. Frente a permanentes hostigamientos que han vivido, un integrante de la lof
contaba que algunos “miembros de la comunidad no quieren solicitar el permiso para
circular porque no quieren quedar registrados en el sistema o no tienen el domicilio
ahi”.

7.2. Violencia institucional

Ahora bien, en el contexto de emergencia sanitaria tuvo lugar ademas el ejercicio de una
violencia institucional que opera no solo por la presencia y hostigamiento de la policia,
sino también por la accion de la ausencia: no tomando las denuncias de las comunidades
y liberando areas que debian estar con proteccion de las fuerzas de seguridad como
consecuencia de las denuncias de hostilidades que sufren Ixs mapuche en el marco de
conflictos territoriales.

El 29 de abril del corriente afo, la comunidad Buenuleo vivié un episodio de violencia
y avasallamiento por parte de un grupo de personas allegadas al privado quien pretende
despojar a la lof de su territorio (ver este tema en el apartado 8.Territorios en conflicto).
Estas personas ingresaron --al territorio de la comunidad, hirieron gravemente con un
arma blanca a uno de sus integrantes y golpearon fuertemente a las mujeres que
intentaban resguardar a Ixs nifixs. La impunidad con la que se manejaron los agresores
fue producto de la ausencia de la custodia policial que, justo en el momento del ataque,



no se encontraba cumpliendo su trabajo. Presencia policial que debia estar para
garantizar la seguridad de Ixs integrantes de la comunidad que, desde el 10 de
septiembre de 2019, se encuentra en proceso de recuperacion de su territorio.

Enmarcado en un contexto similar de hostigamiento, la comunidad Catriman-
Colihueque también padecio eventos de violencia acompafiados por la complicidad e
indiferencia de los agentes policiales (Ver este tema en el apartado 8. Territorios en
conflicto). Durante los meses de cuarentena nacional, dos sefiores ingresaron al
territorio de esta familia mapuche afirmando que el campo les pertenecia porque
habrian comprado los derechos de posesion y que, por lo tanto, los integrantes de la
comunidad debian retirarse de su territorio. En aquel momento, esta familia denuncid
publicamente la irregularidad de este hecho, los allanamientos arbitrarios de la policia,
la prepotencia de los supuestos compradores y tratos violentos de quienes quedaron en
el campo como “cuidadores” de sus intereses. Al mismo tiempo, los integrantes también
reclamaron la falta de atencion y discriminacion sufrida por parte de los policias,
quienes se negaron a tomarles la denuncia argumentando “la falta de jurisdiccion”, pero
si estuvieron dispuestos a realizar tres allanamientos en la casa de la anciana mapuche
de la comunidad, asi como también a imponer una restriccion de acercamiento al campo
a su hija (siendo que era la Unica persona que podia asistir a la anciana con
medicamentos y con viveres).

7.3. Presos politicos

Otra realidad que padece el pueblo mapuche y tehuelche, y que se agudiza y se pone en
evidencia en el actual contexto de pandemia, es la situacién de los presos politicos
mapuche. Situacion que expone la detencion y extradicién arbitraria, desigual e injusta
del logko de la comunidad Pu Lof en Resistencia Dpto. Cushamen y que imposibilita,
a los integrantes de su comunidad ir a visitarlo.

Al mismo tiempo, esta comunidad denuncia publicamente la vulneracion de la salud de
su logko al haber sido expuesto al contacto con una persona de la penitenciaria que
habia dado positivo al test de COVID-19, y exigi6 al Estado argentino su inmediata
repatriacion:

Ante el aislamiento preventivo al que fue sometido el Lonko Facundo Jones Huala en
una carcel chilena luego de tener contacto con una funcionaria que dio positivo Covid-
19 por las organizaciones y personas abajo firmantes solicitamos al Estado argentino a
que inicie acciones para repatriar al Lonko injustamente encarcelado en ese pais.
Denunciamos el actuar criminal del gobierno de Sebastian Pifiera y llamamos a la
solidaridad internacional ante esta injusta situacion.

Durante la jornada del sabado el Lonko Facundo Jones Huala fue aislado
preventivamente por parte de la Gendarmeria de la Cércel de Temuko, en Chile, donde
se encuentra detenido tras haber sido juzgado como culpable de ser coautor del incendio
de una casa en el marco del conflicto entre una comunidad mapuche y la instalacion de
una hidroeléctrica en 2013. Dicho juicio es parte de la histérica criminalizacion del
Estado chileno hacia el Pueblo Mapuche y sus abogadas denunciaron gue no existieron
pruebas para justificar la condena.

Es una aberracion que en ese contexto haya ingresado a la céarcel de Temuko una
profesional de la salud contagiada con el Covid-19 y que tuvo contacto con el Lonko
Facundo. La negligencia e irresponsabilidad del Estado chileno ponen en riesgo la salud
y vida del Lonko, asi como de Ixs demas presxs de ese pais, incluidos los presxs



mapuche y Ixs presxs de la revuelta de octubre (Comunicado Publico Pu Lof en
Resistencia Dpto. Cushamen 27 de abril de 2020)°.

En una linea similar, el machi de la Ruka Lawen también expresé su preocupacion ante
los manejos arbitrarios e irresponsables de policias y gendarmes a cargo de las carceles
donde estan privados de su libertad los presos politicos mapuche. Denuncia, ademas, la
falta de cobertura e informacion sobre la situacion de aquellos presos politicos que se
encuentran en huelga de hambre reclamando justicia. Miembrxs de la comunidad
Millalonco Ranquehue expresan que el contexto de la pandemia sirvio para:

Opacar otra cosa que nos ha afectado. En nuestro pueblo siguen estando presos politicos
mapuche, y sigue habiendo atropellos de la policia a gente mapuche. Antes de la
cuarentena estaba pasando, nunca termind la pacificacién de la araucania ni la campafia
del desierto, hoy se utilizan otras herramientas para seguir despojando a las
comunidades de sus territorios (Comunidad Millalonco Ranquehue).

7.4. Sobre la complicidad policial y el trato preferencial a las empresas
extractivistas

En diferentes localidades de la meseta centro norte y media de Chubut, las
comunidades describen un desmedido control policial hacia ellxs y un trato preferencial
hacia terratenientes y empresas mineras, que cuentan con permisos para circular o
mantienen con ellxs relaciones de ayuda mutua. En este sentido, el machi consultado
reflexiona sobre como el actual contexto favorecio al incremento de la discriminacion y
al extractivismo:

Y también estan saqueando nuestro territorio, mientras que a nosotros nos controlan
mucho, entonces ahi se ve también la diferencia hacia la gente que tiene dinero que
tiene poder econdmico y a nosotros que somos pobres y sobre todo si somos mapuche
hay una discriminacién mas grande todavia (machi de la Ruka Lawen).

Esto Gltimo sucedié en meseta del Chubut, por ejemplo, donde personas vinculadas al
“No a la mina” sufrieron hostigamientos por caminar en zonas cercanas al pueblo. En
las rutas del este de Gan Gan, la policia toma los datos de las personas que ingresan al
pueblo haciendo uso de las instalaciones prestadas por la empresa minera Pan American
Silver; empresa que no cuenta con licencia social y ha sido reiteradamente rechazada
por la poblacion local.

Asi, y como lo sefiala Hermelinda Tripailafken, mientras que a la poblacion se le pide
obligatoriamente "quedate en casa":

Las empresas de grandes intereses econémicos siguen degradando las vidas contenidas
en la fiuke mapu, (naturaleza). Sélo les interesa extraer, objetivando todo lo que les
aporte dinero. Mientras nos obligan a taparnos la boca y a aislarnos hay terratenientes
gue avanzan, matando, hiriendo, maltratando a personas y a otros seres de las
comunidades originarias (Hermelinda Tripailafken, Grupo Inan Leufu Mongeifi).

® Publicado en péagina facebook “Red de Apoyo Comunidades en Conflicto - MAP”
(https://www.facebook.com/ApoyoMap/)



8. EN RELACION A LOS TERRITORIOS EN CONFLICTO

“Aprovechando este contexto de aislamiento y pandemia, se vive una nueva
embestida de parte de diversos operadores, que buscan generar las condiciones
para instalar la mega mineria” (integrante comunidad Laguna Fria y Chacay
oeste).

“Lo otro que queria decir es que las grandes empresas extractivistas nunca han
parado de producir. Entonces no se entiende su forma de ‘cuidarnos’” (machi
de la Ruka Lawen, ver Anexo I)

Como consecuencia de histdricos despojos territoriales, de la falta de regularizacion de
las situaciones dominiales y de una tendencia dominante a aplicar el derecho privado
sobre el derecho indigena, las comunidades mapuche tehuelche se encuentran en
situaciones de inseguridad —juridica y fisica— en los territorios en los que viven. A esta
situacion se agrega que gran parte de sus territorios estan siendo amenazados por
emprendimientos extractivistas de distinto tipo. Para una gran parte de las comunidades
mapuche tehuelche, resguardar/defender/controlar un territorio tiene como principal
propdsito proteger las formas de vida (newen, ngen) y relacionalidades que se
desarrollan en convivencia con el entorno. En el contexto actual de aislamiento social
obligatorio y preventivo, varias comunidades coinciden en sefialar que la cuarentena
esta siendo aprovechada por los sectores que defienden los intereses privados sobre los
territorios comunales del pueblo mapuche tehuelche. Estas situaciones se replican en
diferentes lugares del Puelmapu (Patagonia), detallamos aqui algunas de ellas por su
caracter de urgencia y porque hemos conversado al respecto con los integrantes de estas
Lof.

Anexo 1ll. Primer informe: Impacto del aislamiento en las comunidades Mapuche y
Mapuche-Tehuelche.

8.1. Lof Lafken Winkul Mapu (Rio Negro)

El 23 de noviembre del 2017 las fuerzas federales —con 300 efectivos— llevaron a cabo
un violento desalojo en la Lof Lafken Winkul Mapu, la que se encontraba hace varios
meses en un proceso de recuperacion y resguardo territorial en la zona del Lago
Mascardi (Relmu Lafken). Llegando a una situacion limite con el asesinato de Rafael
Nahuel en noviembre de ese mismo afio a causa de un operativo de las fuerzas de
seguridad. Hecho que todavia continda impune. Desde ese dia los integrantes de la Lof
han vivido numerosas situaciones de hostigamiento, difamacion mediatica y violencia
policial e institucional. En dicha Lof se encuentran la Machi Betiana Colhuan, autoridad
del Pueblo Mapuche, y el chachay (abuelo) Segundo Quintupil, referente de la
comunidad, ademas de otros integrantes adultxs, nifias y nifios mapuche.

En contexto de cuarentena y aislamiento social obligatorio este hostigamiento no ha
cesado. El 21 de mayo de 2020, desde la Lof Lafken Winkul Mapu, se informo que la
policia de Rio Negro habia rodeado el territorio en horas de la tarde, interrumpiendo el
trafico en la ruta 40. Efectuaron disparos e impidieron el acceso al lugar. La comunidad
denuncia que la policia pretende realizar un allanamiento en las viviendas y que se
mantienen en los alrededores realizando incendios en los bosques lindantes del
territorio. Desde la comunidad declararon que:


https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/anexo-i.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/anexo-i.pdf
https://gemasmemoria.com/2020/05/30/relevamiento-del-impacto-social-de-las-medidas-de-aislamiento-informe-centrado-en-las-comunidades-mapuche-y-mapuche-tehuelche/
https://gemasmemoria.com/2020/05/30/relevamiento-del-impacto-social-de-las-medidas-de-aislamiento-informe-centrado-en-las-comunidades-mapuche-y-mapuche-tehuelche/

Vamos a resistir y permanecer en el lugar hasta la Gltima gota de sangre por la memoria
de Rafita y de todos nuestros weichafe caidos. El Estado argentino pretende distorsionar
nuestra digna lucha para que la sociedad se ponga del lado de la policia que vienen a
disparar, son los mismos que detienen, golpean y torturan a la gente en los barrios altos.
Nos mantienen marginados y la sociedad defiende al capitalista (Lof Lafken Winkul
Mapu).

También declaran que vieron a la policia llevar bidones con combustible cerca de las
inmediaciones del territorio recuperado (de hecho circularon fotos y videos que lo
prueban). Utilizando el pretexto de una llamada de un particular denunciando
comportamientos delictivos de integrantes de la comunidad hacia una casilla que se
encuentra pegada al territorio, la policia decidié cortar la ruta e impedir la libre
circulacién (ya bastante restringida por el horario y el toque de queda de la provincia a
causa de la cuarentena). Esto hizo que el unico registro de lo que sucedia fuera el que
hicieron con sus teléfonos celulares las mujeres y hombres de la Lof que se encontraban
alli con sus nifixs. Dias previos a este evento, los medios de comunicacion (Infobae,
TN, La Nacion, Clarin) publicaron llamativas notas periodisticas sobre supuestos actos
de vandalismo cometidos por la comunidad.

Compartimos parte del Comunicado de la APDH Regional Bariloche al respecto:

La APDH Regional Bariloche repudia el ataque y represion a la comunidad Winkul que
ha recuperado sus tierras en Villa Mascardi para lo cual segln sus integrantes la policia
incendid una casilla cercana para actuar en su contra. No es casual esta accion teniendo
en cuenta la reiterada camparfia periodistica en contra de la comunidad. Seria necesario
que la procuracion y la fiscalia se hicieran presentes en el lugar para no manejarse con
la informacion policial solamente, evitando de esta manera acciones ilegales en
beneficio de intereses inmobiliarios, como también padecié y padece la comunidad
Buenuleo (Comunicado de la APDH Regional Bariloche).

8.2. Lofche Buenuleo (Rio Negro)

El territorio de los Buenuleo se encuentra alejado de la zona urbana y cuenta con poca
sefial de celular. El 29 de abril, los agresores tomaron a su favor esta dificultad de
comunicacion, agravada por el contexto de aislamiento obligatorio que rige en toda la
zona. Alrededor de las 11:30hs de la mafiana, miembros de la familia Vera —
identificados como empleados del privado que denuncié por usurpacién a la
comunidad— llegaban hasta el territorio, amedrentando a todxs Ixs integrantes de la
comunidad y dejando herido gravemente a Ramiro Buenuleo quien, junto con Viviana y
Sandra, intentaban defender con sus cuerpos a Ixs nifixs que se encontraban dentro de la
casa. Sandra intentd impedir el ingreso de los agresores a la casa empujando con su
cuerpo una mesa contra la puerta de entrada y, al mismo tiempo, sosteniendo con sus
brazos al hijo mas pequefio de Viviana (2 afios). Para ampliar este conflicto ver Anexo
V.

La impunidad con la que se manejaron los agresores responde, también, a la ausencia de
la custodia policial que, justo en el momento del ataque, no se encontraba cumpliendo
su trabajo (el cual ya habia sido dispuesto en el marco juridico de la causa). La
necesidad de presencia policial para garantizar la seguridad de Ixs integrantes de la
comunidad se remonta al 10 de septiembre de 2019, cuando la Lof denuncié por un acto
violento a estas mismas personas. Sin embargo, desde ese dia las agresiones se
volvieron constantes. En marzo del 2020, la comunidad ya habia definido el accionar de


https://gemasmemoria.com/2020/05/11/comunidad-mapuche-buenuleo-la-recuperacion-del-territorio-y-las-injusticias-vividas/
https://gemasmemoria.com/2020/05/11/comunidad-mapuche-buenuleo-la-recuperacion-del-territorio-y-las-injusticias-vividas/

los agresores —a cargo de Emilio Friedrich y Victor Sanchez— como “violencia
sistematica” y, a principios del mes de abril, habian presentado un recurso de amparo a
la fiscalia para que se atienda esa situacion.

La comunidad exigia el arresto de las personas que fueron a violentarlxs y la presencia
de la fiscalia en el lugar. El fiscal de turno, por instruccion del Fiscal Jefe, Martin
Lozada, habia alegado que no podia acercarse al lugar por encontrarse en aislamiento
obligatorio. La intervencion ocurrio al ceder el Ministerio Publico Fiscal a la presion
social. En el marco de la realizacion de este informe, los integrantes de la comunidad
pidieron resaltar lo siguiente: “En este momento gracias a la intervencion de la Corte
Interamericana de Justicia se ha dispuesto en el territorio la presencia de las fuerzas del COER,
y estamos mas tranquilos”.

La comunidad Buenuleo, al igual que otras comunidades, se encuentra en situacion de
peligro por la ausencia de un accionar institucional expeditivo y ecuanime y con
capacidad para intervenir segun los marcos legales que protegen a las comunidades
indigenas. Esta preocupacion se agudiza frente a la presencia de Ixs nifixs de la
comunidad, quienes vienen sufriendo desde hace meses estos ataques. Para ampliar este
conflicto ver Anexo V.

8.3. Lofche Quijada (Rio Negro)

La Lof José Celestino Quijada (logko de la comunidad), conformada desde que José
Celestino Quijada y su compariera de aquel entonces, Leonor Figueroa forman su
familia en el Cerro Otto (ubicado en las cercanias del casco céntrico de Bariloche). Esta
familia, conocida por su profesion de lefieros, levantan alli su primera ruka (casa) y sus
huertas, y, desde hace méas de medio siglo, en su territorio han cuidado a sus animales y
criaron a sus hijxs y nietxs. A partir de la década del noventa, la familia Quijada
comienza a sufrir una serie de atropellos y avasallamientos por parte del Ejército
argentino, organismo formalmente titular de esos lotes, y que se resiste y opone al
reconocimiento del territorio de la comunidad. A este sometimiento por parte del
Ejército argentino, se le suma un conflicto particular y méas reciente con un lujoso barrio
privado (Arelauquen Golf & Country Club SA, perteneciente al grupo belga BURCO),
de un grupo inversionista extranjero de gran poder en el pais, que les impide a los
miembros de la comunidad poder desarrollar sus vidas con normalidad transitando y
habitando libremente su territorio. El barrio privado cerr6 un importante y central
camino —servidumbre de paso— que era de uso tradicional de la comunidad para
comunicarse con los barrios donde sus hijos son escolarizados y donde se encuentran,
por razones laborales, otros miembros de la comunidad. Asimismo, la comision
directiva a cargo de este barrio privado instalo —de forma ilegal- un cercado perimetral
dentro del territorio de la Lof que las familias utilizaban para la cria de animales y la
practica de la agricultura; y que ademas tiene una significacion afectiva, puesto que alli
esta el lugar que, mediante ceremonias, han elegido para que sea el eltun (cementerio)
de la comunidad. Siendo la apertura del camino la mayor urgencia de la comunidad,
esta inicio los tramites administrativos correspondientes para vehiculizar el reclamo.

La ausencia de este camino (de cinco cuadras hasta el barrio) implica tener que subir la
ladera del cerro durante dos horas para luego tomar un transporte o un flete (cuando se
cargan materiales o productos del campo) para hacer un recorrido de varios kilometros.
El contexto de emergencia sanitaria agravo la situacién de la comunidad en distintas
dimensiones. Por un lado, la escasez de transporte implico asumir costos muy elevados


https://gemasmemoria.com/2020/04/30/heridas-en-lxs-cuerpxs-las-memorias-y-el-territorio/
https://gemasmemoria.com/2020/04/30/heridas-en-lxs-cuerpxs-las-memorias-y-el-territorio/

en remises y fletes; por otro, el cierre o limitado funcionamiento de las instituciones
judiciales y oficinas estatales retrasé la resolucion de los reclamos iniciados justo los
meses previos al invierno. Lxs miembrxs de esta comunidad estdn muy preocupadxs de
no tener un camino cuando empiecen las bajas temperaturas y las nevadas, puesto que
subir la ladera del cerro en estas condiciones es imposible con Ixs nifixs y ancianxs, con
alguien enfermo o con cargas (p.e. de alimentos para ellxs o sus animales). A esto se
suma que el 5 de junio, Ixs integrantes de la Lof denunciaron --a traves de un
comunicado y un video-- que el consorcio Arelauguen, en contexto de cuarentena,
estaba consolidando su despojo al levantar un alambrado de cemento y cafios en
territorio mapuche, al mismo tiempo que talaban bosque nativo de la comunidad para
abrir un camino perimetral para uso privado del barrio. Al momento de escribir este
informe el alambrado se seguia construyendo. Para ampliar este conflicto ver Anexo
VI.

8.4. Comunidad de la familia Catriman Colihueque (Laguna Larga, Chubut)

El lugar en el que vive hace varios afios la familia Catriman Colihueque es un territorio
de aproximadamente 844 hectareas que se distribuye entre zonas boscosas, aguadas y
mallines en el Lote 5, Laguna “El Martillo”, zona Laguna Larga, en las cercanias del
Parque Nacional los Alerces, provincia de Chubut. Alli llegé en el afio 2000, Isabel
Catriman (79 afios) junto con su difunto hijo Hipdélito Ernesto Colihueque y su primo
Gregorio Cayulef, cuando Lucio Freeman le otorgé un permiso de palabra para que se
asiente en aquellas tierras fiscales que €l también ocupaba. Para ampliar este conflicto
ver Anexo VII.

Durante estas dos décadas, la familia Catriman Colihueque desarroll6 su vida en el
territorio, diversificando las actividades productivas. No solo fueron aumentando su
hacienda —lo que les permitié tramitar su propia marca y sefial- sino que también
construyeron un corral, armaron la quinta e hicieron las “mejoras” necesarias para
habitar en el campo. En la actualidad, Isabel y su familia viven del recurso econémico
de la venta de la lana de sus animales y especialmente del hilado y tejido, oficio
tradicional que aprendi6 y heredd de su madre.

En estos meses de cuarentena nacional, la vida cotidiana de esta familia se vio alterada
cuando algunos empresarios de la ciudad de Esquel, por medio de terceros, iniciaron
acciones de despojo del territorio ocupado por la familia mapuche alegando que ese
campo les pertenecia porque habrian comprado los derechos de posesién al hijo del
fallecido Lucio Freeman. Segun denuncia la familia Catriman Colihueque, en el mes de
mayo, los nuevos compradores dejaron a cuatro empleados vigilando el lugar. Desde
ese momento, Isabel sefiala que “quedaron encerrados en su propio campo” ya que
cambiaron los candados de las tranqueras y la familia Catriman Colihueque quedd sin
Ilaves, teniendo que pedir permiso para recorrer su campo.

Desde ese momento, Isabel y su familia interpusieron denuncias y amparos por la
prepotencia de los supuestos compradores, asi como por los tratos violentos y el
hostigamiento de quienes quedaron en el campo como “cuidadores”. Mientras tanto, la
policia de la provincia de Chubut no s6lo rechaz6 varios intentos de denuncias que
realizo la familia Catriman Colihueque sino que, como ya mencionamos, en pleno
aislamiento preventivo, llevé a cabo tres allanamientos en su territorio: dos en el interior
de la vivienda y uno en el exterior. El argumento del personal de la fuerza de seguridad
fue que buscaban “armas de fuego”. La reiteracion de estos eventos afectd también la


https://gemasmemoria.com/2020/06/07/la-historia-de-la-lof-jose-celestino-quijada-el-conflicto-territorial-en-la-ladera-sur-del-cerro-otto-san-carlos-de-bariloche-rio-negro/
https://gemasmemoria.com/2020/06/07/la-historia-de-la-lof-jose-celestino-quijada-el-conflicto-territorial-en-la-ladera-sur-del-cerro-otto-san-carlos-de-bariloche-rio-negro/
https://gemasmemoria.com/2020/05/17/la-historia-de-isabel-catriman-el-conflicto-territorial-en-laguna-larga-provincia-de-chubut/
https://gemasmemoria.com/2020/05/17/la-historia-de-isabel-catriman-el-conflicto-territorial-en-laguna-larga-provincia-de-chubut/

salud de Isabel, quien es hipertensa. Se suma a esta situacion que Gloria Colihueque —
unica hija de Isabel- tuvo durante semanas una “prohibicion de acercamiento” y una
“exclusion del hogar” que le impedia llegar al territorio. Tras estos hechos, y en un
momento de cuarentena estricta, Gloria no pudo alcanzar los medicamentos a su madre
ni proveer de alimentos a su familia.

En el marco del aislamiento social preventivo y obligatorio, Isabel se encontré luchando
en defensa de su territorio. Tomo entonces la iniciativa de levantar la bandera mapuche
en el rewe que esta en la entrada de su casa y busco el apoyo y la solidaridad de otras
comunidades y organizaciones mapuche y tehuelche, entre ellas la lof Pailako que saco
un comunicado que se difundié rapidamente. Para ampliar este comunicado ver Anexo
VIiI.

Sin embargo, la desigualdad y el desamparo de las comunidades en conflicto se ve
acrecentada en el marco de aislamiento por la dificultad de llegar hasta los territorios —
ya sea para actuar como testigos de los hechos o solidarizarse con la lucha territorial de
las familias—. Aun asi, la pronta respuesta de las redes sociales y el accionar de la
defensa técnica, resulté en una medida cautelar transitoria donde una jueza reconoce la
situacion de “vulnerabilidad de derechos” que estd viviendo esta familia y resuelve que
las personas instaladas en el campo se retiren.

8.5. Comunidad Huisca Antieco (Alto Rio Corinto-Chubut)

La comunidad Huisca Antieco tiene personeria juridica desde hace mas de veinte afios,
cuando junto con la Organizacion Mapuche Tehuelche 11 de Octubre recuperaron el
territorio en el que habian vivido sus ancestros. Mas recientemente, y habiendo fallecido
Ixs mas ancianxs en su territorio, las nuevas generaciones decidieron continuar la
recuperacion que ellxs habian sostenido, retornado de modo mas estable al campo. Ante
las dificultades materiales para emprender ese regreso, habian ya articulado con algunas
organizaciones autonomas formas de acompafiamiento econdémico. El contexto de
pandemia interrumpié este proceso, y principalmente el proyecto de construir
colectivamente una vivienda donde pudiesen pasar el invierno.

Para llegar de la ciudad de Esquel —donde Ixs jovenes integrantes de la Lof, mayormente
mujeres con sus hijxs, desarrollan parte de sus vidas—, se deben transitar varios
kilébmetros, gran parte de ellos por las laderas de cerros nevados.

A nosotras se nos pone muy complicado para ir a la comunidad, estamos en Esquel por
los nifios, pero siempre vamos. Ahora es muy dificil. Lo que mas nos esta siendo un
problema es que no podemos ir (Integrante comunidad Huisca Antieco).

La comunicacién entre la comunidad y la ciudad de Esquel es muy compleja en
términos de transporte. En este contexto de emergencia, el “remis” es muy costoso, y
para situaciones urgentes, la movilidad colectiva es imposible: “Y ahora pensamos ir a
caballo porque auto nos cobran muy caro para ir. Y con el tema del tiempo... que esta
muy frio para ir, pero igual”.

Hace unos meses atrés, la Lof hizo una denuncia porque un privado pretendia quedarse
con su territorio, valiéndose de armas de fuego y de contactos en las fuerzas armadas,
amenazando méas de una vez a Ixs miembrxs de la comunidad e insultando a las
mujeres. Esto derivd a una disputa en el terreno judicial que culmind con un
allanamiento en la casa del usurpador y una restriccion perimetral. Sin embargo, en el


https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/05/comunicado-lof-paillako-1.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/05/comunicado-lof-paillako-1.pdf

marco de la medida de cuarentena, esta persona reanuda su hostigamiento, alambra
territorio de la comunidad y vende animales que pertenecen a la Lof (“nos enteramos
porque mi sobrina fue y él tiene todos los animales alla y dijo que estaba carneando los
yeguarizos que dejo mi abuela. Y alla arriba no deja entrar a nadie dijo”’). Como en los
casos anteriores, es un problema no poder frenar estos atropellos irreparables porque las
instituciones de la justicia no estan cumpliendo sus funciones con normalidad. Pero, en
este caso particular, se trata de mujeres que, al ir a defender su territorio, se van a
encontrar aisladas, sin ningun tipo de proteccién y viviendo en campamento en una de
la zonas de més bajas temperaturas de la region, por no contar ain con una vivienda.

Yo pensaba ir ahora en estos dias para el campo porque tengo que ir a ver el tema del
alambre porque este sefior sigue alambrando ahi, segun me dijo mi prima ayer, asi que
gueremos ir a hacer algo alla en el campo. Si, a mi me re preocupa el tema ese, esta
alambrando dijo mi prima, alla en el campo de nosotros, en la comunidad de nosotros,
alld arriba en la 113. Y sigue vendiendo animales, escondido de nosotras asi que no sé
gué vamos a hacer (Integrante comunidad Huisca Antieco).

El resultado es que, en plena cuarentena, la persona que esta usurpando el campo no
solo se moviliza vendiendo carne por distintos lugares sino que esta impunemente
alambrando y carneando en las tierras de la comunidad, mientras la comunidad no
puede ni siquiera acceder a su territorio.

8.6. Lof Pailako (Futalauken, Chubut)

La Lof Pailako inicid6 un proceso de recuperacion territorial en la zona del “lago
Futalauken” en enero de 2020. Segun nos comentaron, en este momento se encuentran
“organizando la comunidad y prepardndonos para el invierno”. Se encuentran a la
espera de una mesa de negociacion con el Estado que todavia no tiene fecha, pero esto
no Ixs esta preocupando ahora mayormente puesto que tampoco creian que estuvieron
dadas las condiciones necesarias para iniciar un didlogo. Al momento de este informe,
la comunidad estaba preocupada por dos situaciones: por un lado, por el aislamiento y
hostigamiento que estaba padeciendo la familia Catriman Colihueque, de la que esta Lof
es vecina. Por el otro, y en el marco de haber sido voceros de las injusticias sufridas por
esa familia mapuche, habian estado recibiendo agresiones radiales por parte de los
privados involucrados en el conflicto. Al momento estaban atentxs y precavidxs
(“Isabel Catriman es alguien a quien nosotros respetamos muchisimo, por eso nos
comprometimos a difundir y ayudarla, todo esto es territorio mapuche y la papay no esta
sola”).

8.7. Conflictos en comunidades de la Meseta centro y norte por instalacion de
minera (Chubut)

En este apartado reponemos la situacion de algunas comunidades de la region centro
norte de la meseta chubutense frente a la instalacion de la mineria en la zona. En los
ultimos meses, estas comunidades denuncian que, aprovechando este contexto de
aislamiento y pandemia, “se vive una nueva embestida de parte de diversos operadores
(privados y estatales) que buscan generar las condiciones para instalar la mega-
mineria”.

Particularmente, en la zona de la meseta centro norte de la provincia, donde se
encuentran las comunidades de Chacay Oeste, Laguna Fria, Blancuntre, Yalalaubat,
Los Pinos, Mallin de los Cual, el interés esta puesto en llevar adelante el “Proyecto



Navidad”, en manos de la empresa canadiense Pan American Silver, para la extraccion
de plata, plomo y cobre, utilizando el agua de la cuenca del Sacanana. Desde hace
meses, miembros de las comunidades denuncian distintas operaciones de parte de
algunos medios de comunicacion provinciales como participes activos de campafias
pro-mineras “con propaganda falsa respecto de los beneficios econémicos que traeria la
actividad para la poblacion local y mintiendo sobre las consecuencias nefastas para la
salud humana y del territorio”.

El gobierno provincial ha estado manteniendo reuniones con inversores mineros en la
ciudad de Buenos Aires, con quienes “estan buscando la manera de modificar el marco
legal para instalar la actividad en la zona”. Ademas cuentan con el apoyo politico local
de algunos intendentes o jefes comunales, como el intendente de Gastre quien planted
en una entrevista para la radio LU 20 que la mineria es la es “la llave de desarrollo no
solo para su localidad sino para las vecinas como Gan Gan, Lagunita Salada, Paso del
Sapo, y otras, dispersas y sin futuro en la meseta chubutense”. Frente a esta situacion,
las comunidades mapuche tehuelche de la meseta con las que conversamos denuncian
que, aprovechando el contexto de aislamiento social, la empresa busca obtener el apoyo
de las comunidades indigenas a cambio de “ayudas econdmicas” y practicas
asistencialistas, en un intercambio absolutamente desigual en torno a las posibilidades
de debate para fijar criterios y posicionamientos:

Buscan comprar el apoyo de las comunidades, aprovechando las situaciones de carencia
0 necesidad, como las que estan pasando por el aislamiento, y el sistemético abandono
del Estado. Como se vio en el intento de llevar un motor a Chacay Oeste, 0 en la
entrega de articulos de higiene y limpieza para los hospitales de la zona. Con la
intencion de generar una relacion de clientelismo (Integrante de la comunidad
Laguna Fria y Chacay oeste)

Esta politica empresarial no estaria respetando los derechos indigena a una participacién
libre e informada sobre los temas que los afectan, puesto que ningun contexto de
emergencia puede garantizar las condiciones de igualdad y libertad necesarias para
tomar decisiones tan trascendentes. La intervencion de la empresa en temas de bienestar
social es un ejercicio politico —articulado entre los privados y un sector del
establishment de gobierno— que se viene profundizando con la crisis econémica que
atraviesa la provincia de Chubut desde hace algunos afios. Localmente, esta crisis afecta
a muchxs de Ixs miembrxs de las comunidades puesto que uno de los principales
ingresos en la regién es el trabajo en dependencias del Estado provincial (Escuela,
Residencias Estudiantiles, Hospital, Puestos Sanitarios, Comuna) y estas no estan
pagando normalmente los salarios. Pero, en contexto de cuarentena, no solo se
profundizo la crisis econdmica y el deterioro de la condiciones materiales —como se
explicd en las paginas de este informe— sino también las politicas de asistencialismo de
la empresa minera. En el momento en que estamos realizando este informe, la empresa
minera se viene presentando como solucion a las necesidades basicas de las
comunidades, quienes no estaban pudiendo acceder a alimentos minimos y necesarios,
garrafas, lefia, productos de limpieza y otros bienes indispensables.

A esta situacion se suma que, en pleno aislamiento obligatorio, algunos de los parajes
de la meseta estuvieron sin energia eléctrica por semanas, como es el caso de Chacay
Oeste mencionado anteriormente (para mas informacion ver Enlace 1). Segun
denuncian Ixs miembrxs de las comunidades, aunque ellxs han realizado diversos
reclamos no recibieron ayuda inmediata desde el Estado, aunque si hubo un intento de



https://lu17.com/chubut/chacay-oeste-sin-luz-desde-hace-dos-semanas

la empresa minera Pan American Silver de provisionar un motor a la comunidad, lo que
demuestra, explican, esa “manipulacion que estamos denunciando”.

Por otro lado, en el contexto de aislamiento la comuna de Gan Gan decidid controlar
los accesos al pueblo, cortando la Ruta N° 67. Primero lo hizo con monticulos de tierra,
y luego poniendo una tranquera con candado, como describimos en el apartado 6- Sobre
las politicas contradictorias: “Ahora para poder ir a Gan Gan usando esa ruta los
miembros de la comunidad tienen que avisar a la comuna para que les abran la
tranquera”. Esto se hizo sin consultar en ningdn momento a las comunidades mapuche
que se vieron profundamente afectadas por esa decision (Laguna Fria, Chacay Oeste y
parajes). Las cuales durante algunos dias, para poder ir a comprar —unos pPocos
productos y en un horario limitado— a Gan Gan, debieron dar una vuelta extensa para
tomar la Ruta Provincial N° 11, que se conecta con la N°4, usando caminos vecinales y
gastando mas combustible y tiempo (para mas informacion ver Enlace 2). Segun relata
un integrante de una Lof de la zona:

En la entrada al pueblo la policia toma los datos de las personas que entran. Lo
cuestionable en este caso es que la empresa Pan American Silver, les prestd sus
instalaciones en el pueblo para que la policia las utilice, para realizar tales controles.
Cosa que incluso fue destacada por el comisario Andrés Ibafiez en una nota periodistica,
gue se suma al lobby que se estd haciendo en estos momentos para apoyar la actividad
mega minera. (Integrante de la comunidad Laguna Fria y Chacay oeste)

De esta manera, Ixs entrevistadxs relatan que, mientras las medidas preventivas
complican la vida de las comunidades mapuche, los empleados de la empresa minera
circulan y disponen de los espacios: “la policia simpatiza con la empresa minera que
quiere instalar una actividad ilegal en estos momentos, y que no cuenta con licencia
social” ya que ha sido reiteradamente rechazada por la poblacion originaria y no
originaria (para mas informacion ver Enlace 3).

En el marco de este conflicto, una pobladora de la Meseta del Chubut contaba que
después de haber sido interceptada por la policia cuando caminaba en un cerro
colindante a la comunidad, cercano a su casa, recibié una nota de una autoridad
provincial. Varios de nuestrxs interlocutorxs de la region mencionaron que percibian
ciertos usos arbitrarios de autoridad y de control enfocados hacia las personas mapuche
que abiertamente se habian expresado en contra de la empresa minera (ver apartado 7.
Control policial y abuso de autoridad). Desde otro angulo, una persona de la comunidad
Kankel expresaba su preocupacion por las dificultades de comunicacion —en la mayor
parte de esta region no hay sefial, y las noticias que distribuyen las personas que
circulan la zona no funciona estos dias como un reemplazo— en un contexto latente de
avance de la megamineria en la meseta norte.

8.8. Despojo territorial en el Alto Rio Chubut (Rio Negro)

Durante este periodo de aislamiento obligatorio la Comunidad Kom Kifie Mu ha
denunciado en diferentes medios y comunicados el avasallamiento sobre su territorio a
través de la instalacion de alambrados y la construccion de una cabafia bajo
responsabilidad del empresario Hugo Alberto Barabucci. Esta cabaria fue construida -en
pocos dias y con materiales que solo pudieron haber sido trasladados en helicoptero- a
unos metros donde estaba el puesto/refugio de la comunidad que fue incendiado por
personal a su cargo.


https://www.elchubut.com.ar/nota/2020-3-23-23-10-0-vecinos-de-chacay-oeste-recorren-30-kilometros-para-abastecerse
https://noalamina.org/argentina/chubut/item/5308-habra-otra-marcha-en-gan-gan-contra-la-megamineria

La historia del despojo en este territorio continla otros despojos llevados adelante por
familias como los Sede, los Guajardo o Benetton iniciados a fines de los noventa con la
llegada de un helicoptero de Joe Lewis en el que se encontraba —entre otros— el
empresario inmobiliario Van Ditmar:

Aproximadamente en el 2000 empieza a llegar gente desconocida, después empezé a
llegar gente de mucha plata, gente muy rica que esta viniendo de otro lugar, y no es que
compraron campos que estaban desocupados. (...) Cuando recién vino a comprar tierras
Van Ditmar andaba él, personalmente andaba, a nosotros nos quiso comprar el campo si
0 si (integrante de la comunidad Kom Kifie Mu- Rio Negro).

El territorio afectado incluye el deslinde con la comunidad Kom Kifie Mu y se extiende
a las nacientes de rios importantes para las provincias de Rio Negro y Chubut, como el
rio Chubut, el rio Foyel y el rio Pichi Leufu y Rio Chico, asi como corrientes de aguas
fundamentales para todos Ixs vecinxs de la zona y la region. En el afio 2004 un fallo
judicial con sentencia firme reconocié las 30 mil hectareas que la comunidad ocupa
tradicionalmente en el paraje Arroyo Las Minas, La Horqueta y Alto Rio Chubut. Sin
embargo, en estos Gltimos afos el empresario Hugo Alberto Barbucci realizé distintas
acciones de despojo territorial a la comunidad, como el incendio del puesto de la
comunidad el el 26 de noviembre del 2019. La comunidad Kom Kifie Mu denuncio
este hecho en la fiscalia de EI Bolson, pero no tuvo respuesta.

No teniamos respuesta antes de que fuera el aislamiento este, tampoco teniamos
respuesta. Por ejemplo en la veranada fueron a quemar un puesto que mi hermano los
encontrd, lo grabd, saco fotos y ni asi la justicia, la policia fue a verificar eso (integrante
de la comunidad Kom Kifie Mu- Rio Negro)

La comunidad ha sufrido ademas robos de sus pertenencias en su propio territorio “otra
vez que nos robaron nuestras pertenencias, arriba, se llevaron cosas que para la gente
humilde sirve mucho, llevaron carpas, pilchas, bolsas de dormir, los pocos vicios que
teniamos”, integrante comunidad Kom Kifie Mu).

El alambrado del campo asi como la instalacion de la cabafia realizada durante este
periodo de aislamiento obligatorio contradicen la medida de no innovar dictada por la
Camara Civil de Bariloche, en el marco del conflicto. El alambrado Ixs perjudicé en
varios aspectos vinculados con sus formas de vida y sustento. Por un lado, impide su
acceso a los lugares sagrados que se encuentran dentro de su espacio territorial. Por
otro, imposibilita el paso de los animales a cafiales y al forraje natural durante el
invierno, lo que trae aparejado la dispersion, pérdida y muerte.

Los conflictos estos vienen siendo muy preocupantes porque viene gente agarrando
territorios nuestros, la veranada nuestra, nos estan perjudicando con los animales
(integrante de la comunidad Kom Kifie Mu- Rio Negro).

Los intereses involucrados en el territorio incluyen no sélo al empresario Barabucci sino
también a actores nacionales e internacionales. A través de transacciones comerciales,
Ixs integrantes de la comunidad sefialan que Barabucci esta vinculado con empresarios
de Qatar y actia como operador local del magnate arabe Matar Suhail Al Ybhouni
Aldhaheri: “El mayor problema es la justicia, son gente de mucha plata y la justicia es
como que no nos ve, no nos escucha a nosotros, es algo muy serio que estd pasando”
(integrante de la comunidad Kom Kifie Mu- Rio Negro).



La comunidad esta especialmente preocupada por el poder que tiene este empresario y
la ausencia de respuesta de las instituciones estatales a sus reiterados reclamos: “No sé
si el Estado estara ganando plata, propina por hacer esto, porque las denuncias nuestras
no se reconocen, mas alla de la comisaria o la fiscalia, quedan asi no mas” (integrante
de la comunidad Kom Kifie Mu). En este contexto en el que sectores privados con
poder contravienen medidas dictadas por la justicia y reconocimientos territoriales por
parte de otros agentes estatales, el aislamiento les impide movilizarse para hacerse
escuchar e incluso encontrarse con otros integrantes de la comunidad y del Consejo
Asesor Indigena (CAIl) del que la comunidad forma parte, para impedir que los
empresarios avancen en el despojo territorial. Para mas informacion sobre este conflicto
ver los siguientes enlaces 4, 5,6y 7.

8.9. Comunidad Cofia Huenchufil (Ramos Mexia, Rio Negro)

La comunidad Cofia Huenchufil sostiene un conflicto territorial con la familia de
Lacanal, que se instal6 en el campo a partir de la compra fraudulenta e ilegitima del
permiso precario de ocupacion. Desde entonces la comunidad ha sufrido reiterados
hechos de violencia por parte de esa familia: fueron echados de su antigua casa en el
campo, sus corrales fueron quemados y han sido amenazados con armas blancas y de
fuego. En el afio 2018 uno de los integrantes de la comunidad fue brutalmente agredido
por un miembro de la familia de Lacanal, lo que le causo la pérdida completa de vision
en su ojo izquierdo. Esta escalada de violencia lleg6 hasta la destruccion de la casa de la
comunidad en el territorio recuperado en junio de 2019.

Héctor Coria, logko de la comunidad, sefiald las urgencias que surgen en el contexto de
aislamiento como consecuencia de los hechos violentos relatados:

Me preocupa la salud de mi hermano. Esta enfermo, desamparado. Esto viene a raiz del
campo, lo hicieron pasar como una arritmia. No es casual, el tipo lo fue a buscar y lo
intent6 matar. La justicia esta para el otro lado. Esta necesitando dinero, son caros los
remedios, y con todo eso se perjudica.

La agresion fisica sufrida por su hermano perjudicd notoriamente su salud y le impidio
trabajar, lo que devino a su vez en una disminucidon de los ingresos que aportan al sostén
de la familia. Su mayor preocupacion y angustia reside en la falta de recursos para
comprar la medicacién que él necesita y la imposibilidad de trasladarse a hospitales de
otras localidades donde se realizan los estudios y tratamientos prescriptos por Ixs
médicos que lo atienden. Esta situacion puede llevar no sélo a la pérdida de su vision
sino también de su ojo.

Hasta aqui, la descripcion detallada de abusos de poder, violencia y atropellos ejercidos
por privados o por fuerzas provinciales en los espacios territoriales de cada una de estas
comunidades. No obstante, cabe mencionar para finalizar este apartado que muchas
comunidades con las que realizamos este informe estan preocupadxs por la interrupcion
de tramites y acciones legales necesarios para la resolucion de serios conflictos
existentes en sus territorios. Estas interrupciones no solo estan atrasando procesos que
habian comenzado a desarrollarse en el plano judicial, sino que trajeron como
consecuencia una mayor vulnerabilidad y exposicion frente a posibles desalojos asi
como actos de violencia por parte de la policia o las guardias privadas de las estancias.
Por ejemplo, la comunidad Kurache describe: “nosotros estabamos solos, asi que por
eso, igual esperando a los abogados para ver como vamos a resolver eso. Justo estaban


https://www.elextremosur.com/nota/24205-magnate-qatari-construye-en-la-patagonia-viola-la-cuarentena-y-persigue-a-mapuches/
https://www.elcohetealaluna.com/macrilandia-en-territorio-mapuche/
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=142358794077456&set=a.110447963935206&type=3&theater.
https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/146853116961357

por llegar los abogados pero se dio todo eso de la cuarentena. Y ellos vienen de Buenos
Aires. También iban a venir del INAI, iban a venir el 20 y se suspendi6 todo”. Y la Pu
Lof en Resistencia Cushamen informa que “Durante la pandemia, los terratenientes
siguen teniendo privilegios. Aln en este contexto, los casos de intento de desalojo aun
persisten. Nos juega muy en contra no poder llegar a apoyar a las comunidades que
sufren intentos de desalojo, como la Lof Lafken Winkul Mapu. No dejan pasar entre
Chubut y Rio Negro (Integrante Pu Lof en Resistencia Dto. Cushamen).

9. EN RELACION A LOS DERECHOS VULNERADOS DE MUJERES Y NINXS

“No hay opresiones mds importantes que otras para nuestro pueblo”
(Integrante Organizacién Txafkuleifi).

“El aislamiento no ayuda somos invisibles para el Estado, piensan en politicas
gue no nos incluyen. Tal vez no nos mate la pandemia, pero nos va a terminar
matando el aislamiento y la tristeza” (Lago Rosario, Chubut).

En varias de las conversaciones nuestrxs interlocutorxs destacaron que ciertos sectores
sociales del Pueblo Mapuche Tehuelche, como es el caso de las mujeres y Ixs nifixs, han
visto vulnerados sus derechos en este contexto de cuarentena. En este apartado
retomamos algunos fragmentos de las entrevistas realizadas donde se visibiliza la
situacion particular que atraviesan tanto las mujeres como Ixs nifixs en algunas
comunidades.

Muchas de las mujeres de las comunidades entrevistadas tienen trabajos informales que
no pueden llevarse a cabo en este contexto y, en aquellos casos en que son Unico sostén
de la familia, esto se vuelve un problema mayor. En este sentido, desde la comunidad
Pillan Mahuiza denuncian la situacion de vulnerabilidad en la que quedaron muchas
mujeres indigenas producto de estos meses de aislamiento:

Esta pandemia visibiliza lo terrible de este sistema capitalista y patriarcal. Muchas
hermanas estan en desventaja no s6lo por los trabajos informales que han quedado
suspendidos y por lo tanto no tienen ingresos, sino por las violencias producidas por el
alcohol y el encierro en muchas comunidades (Comunidad Pillan Mahuiza).

Otras entrevistadas agregan a esta situacion las dificultades de maternar en tiempos de
pandemia: “la verdad es que es un monton todo el peso de las maternidades por la
espalda y las paternidades, mas desaparecidas” (M.C. Fiske Menuko).

Por otro lado, aquellas mujeres que trabajan de la produccién de artesanias se han visto
particularmente afectadas. Por ejemplo, la Cooperativa de Tejedoras de la comunidad
de Lago Rosario (Chubut), que venden sus artesanias, comidas y platerias al turismo,
manifestaron que el cierre de la Casa de las Artesanas, les impidi0 vender sus
producciones y recibir sus ingresos semanales: “Con la cuarentena estd completamente
parado”, comentaron miembros de la comunidad. Mientras tanto, muchos de los
hombres continGan trabajando y se trasladan a caballo a las campafias de esquila y de
limpieza de hojas, lo que genera mucha desigualdad respecto a las mujeres que deben
quedarse en las casas con los hijos “resistiendo como van pudiendo”, segliin sefialé una
entrevistada.

Otra de las preocupaciones refiere al aumento del consumo de alcohol en el contexto de
aislamiento, sea de hombres mayores como de jovenes. La comunidad de Lago Rosario



comenta que “Muchos hombres han empezado a tomar mas y han habido mas casos de
violencias en las casas” y en algunas comunidades del noroeste de Chubut, como
Cushamen y Gualjaina, estan preocupadxs por el aumento del consumo en los
jovenes. Como parte de las medidas de aislamiento, muchas mujeres y nifixs de
diferentes comunidades han quedado expuestas a situaciones de violencia producidas
por el alcohol y privadas de algin tipo de acompafiamiento frente a esta situacion de
vulnerabilidad:

Bueno la violencia machista sabemos que es...es realmente complicada, compleja, grave
en toda la sociedad, hace mucho, mucho tiempo. Sabemos que estd avalada por un
sistema de construccidén que es el patriarcado, sabemos que es histérica, pero bueno
sabemos que en realidad hoy en dia se recrudece porque las pocas libertades que las
mujeres teniamos empiezan a ser cada vez menos porque lamentablemente las mujeres
se ven gue tienen que estar encerradas con su abusador, su violador, su golpeador. las
posibilidades de huida o de salida de ese lugar son mas reducidas que de costumbre
(M.C- Fiske Menuko)

Los casos que habia siguen existiendo, el tema es que al estar mas aislados, nos vemos
menos, esto también ayuda a que no nos enteremos. Es muy dificil acompafiar, muchas
veces no tienen a donde ir, hay muchas mujeres que se quedan por los nenes. Es muy
dificil ayudarlos més ahora (Integrante comunidad Fofocahuel).

Esta situacién se complejiza ante la falta de politicas estatales que lleguen con sus
dispositivos a atender estas emergencias en ciertas zonas aisladas geograficamente
como lo estan algunas comunidades, desde antes de la pandemia. Desde hace ya muchos
afios, las comunidades del noroeste de la provincia de Chubut reclaman al Estado la
creacion de espacios de “refugio” donde las mujeres puedan acudir ante situaciones de
violencia o vulneraciones de derechos: “El aislamiento no ayuda somos invisibles para
el Estado, piensan en politicas que no nos incluyen. Tal vez no nos mate la pandemia,
pero nos va a terminar matando el aislamiento y la tristeza” (Integrante comunidad
Lago Rosario)

Una trabajadora de la Direccion de Proteccién de Derechos de Trevelin (Chubut) nos
comentd que durante la cuarentena han recibido denuncias de diferentes situaciones
donde se han vulnerado derechos de nifixs en las comunidades indigenas y parajes de la
zona, a las cuales no han podido asistir por “trabas burocraticas” y “faltas de permiso
para circular otorgados por el municipio”. Ante situaciones que requerian una
intervencion directa del servicio social no han podido garantizar la asistencia por falta
de gestiones:

Lamentablemente por estas cuestiones, la gente queda entrampada y se dificulta el
trabajo en red. Nosotras desde el servicio, a mi que me toca trabajar en los parajes,
pedimos que se nos tenga en cuenta para el comité de emergencia pero no hubo acceso
desde el municipio. La gente queda entrampada sin respuestas, pero lamentablemente es
asi (Trabajadora del Servicio de Proteccion de Derechos Lago Rosario)

El aislamiento social preventivo y obligatorio ha impactado fuertemente en muchas
personas ya sean adultos o nifixs. Desde Waiwen Kurruf plantearon que no es lo
mismo el impacto social de las medidas de aislamiento en comunidades urbanas, donde
se han generado cambios en los comportamientos de la gente al no poder moverse de
sus hogares. Desde esta comunidad denunciaron que muchas familias que viven en la
ciudad se han visto perjudicadas por el hacinamiento: “gran parte de las familias vive en



una situacion de mucha precariedad, laboral, de vivienda (...) porque no tienen espacio.
Ha habido siete personas en una casa que tiene dos piezas” (miembro de la comunidad
Waiwen Krruf)

Sobre el impacto que el aislamiento tuvo en los nifios, la organizacion mapuche Pu
Pichike Choike sefiala su preocupacion por no haber podido comenzar los talleres del
2020 por el contexto de la pandemia. Desde hace ocho afios esta organizacion brinda
talleres de mapuzugun en los barrios de Bariloche a nifixs de las comunidades
Maliqueo, Buenuleo, Quijada y Quintupuray; algunas de las cuales viven conflictos
territoriales y agresiones permanentes. Segin comentaron “luego de dos dias de haber
realizado una primer actividad/video virtual destinado para les nifies de los talleres, el
29 de abril de 2020 la Lofche Buenuleo, y sus nifies, fueron agredides en un violento
ataque” (Para_mas informacion ver Anexo 1V.). En este sentido, la organizacion
mapuche Pu Pichike Choike afirma la importancia del trabajo que realiza con estxs
nifixs como acompariamiento y contencion en contextos de inseguridad y temor.

10. A MODO DE CIERRE: PROPUESTAS DE LAS COMUNIDADES Y
ORGANIZACIONES MAPUCHE Y TEHUELCHE

El equipo de trabajo que organizd y redactd este informe opté por reemplazar
conclusiones de tipo sintético (las que pueden desprenderse de los mismos titulos de los
apartados), por las palabras propositivas y reflexivas de las mismas comunidades y
organizaciones mapuche y tehuelche. Alguna de las comunidades con las que
conversamos plantearon sus propias propuestas para mejorar las condiciones de vida en
tiempos de emergencia sanitaria. En este apartado incluimos cada una de ellas.

10.1. Propuestas:
10.1.1. La creacion de la Ruta Digna

“Primero ver si estoy errada en lo que estoy pensando, porque todavia no
empiezo nada, es un pensamiento que tengo...” (Integrante de la comunidad
Millalonco Ranquehue).

Reflexionando sobre la diversidad de situaciones planteadas tanto por comunidades en
territorio como por miembros del pueblo mapuche que habitan pueblos y ciudades de
Wallmapu, una integrante de la comunidad Millalonco Ranquehue plante6 la
posibilidad de levantar una Ruta Digna.

Su propuesta articula el conocimiento de las actividades que se realizan en esta época
del ciclo anual en relacion con el periodo que se avecina. En tal sentido, la werken de
dicha comunidad nos comentaba que:

Es costumbre mapuche juntar alimentos antes. En marzo, o a fines de marzo, hasta
abril. Después ya hay que estar guardado. Ya sea por el clima, por la energia, porque la
naturaleza misma impone. O sea, uno tiene que ir acompafiando esos cambios. Y bueno,
es el tiempo de guardarse (werken Comunidad Millalonco Ranquehue).

En esta época es cuando quienes crian ovejas 0 capones comienzan a venderlos o
intercambiarlos antes de que adelgacen por la falta de alimentos. Estas actividades, que
en tiempos normales se dificultan por los controles de SENASA, se hace practicamente
imposible por las restricciones implementadas a partir del COVID-19. A la vez, el


https://gemasmemoria.com/2020/05/11/comunidad-mapuche-buenuleo-la-recuperacion-del-territorio-y-las-injusticias-vividas/

acopio de diferentes insumos antes del invierno —como lefia, alimentos y forraje para
animales— es en ocasiones resuelto mediante el intercambio de lo que las diferentes
comunidades producen en territorio.

Esta idea del intercambio no consiste en un simple “trueque”, sino que tiene una historia
vinculada con una préctica ancestral en recuperacion, el Txafkintun. En términos
generales, implica un intercambio que incluye productos, conocimientos y saberes entre
integrantes de diversos territorios. Su realizacion requiere una nivelacion de las
expectativas mutuas, poniéndose de acuerdo en las maneras y en las cosas a
intercambiar. En este sentido, las relaciones entre comunidades se plantean en términos
de complementariedad. Esta forma de relacionalidad entre comunidades se sustenta en
el mapuche rakizuam, que alude a la forma de pensamiento mapuche.

En las zonas de la meseta de Chubut, como Kankel, el Txafkintun se mantiene como
forma de supervivencia, de obtener productos especificos, mantener la produccion
artesanal y de vinculo social. Esta relacion de reciprocidad incluye también servicios,
como amansar caballos. Durante el inicio del aislamiento obligatorio comentan que el
intercambio entre los pobladores de esa zona se acrecienta debido a los impedimentos
para ingresar a las localidades cercanas como Paso de Indios y Las Plumas. Sin
embargo, este intercambio incluia también productos de las ciudades y en ese aspecto se
vieron limitados a medida que se mantenian las restricciones para circular.

A través de estos recuerdos de la memoria, lo que quedo transmitido en la comunidad
Millalonco Ranquehue fue la practica mapuche de relacionalidad complementaria
entre los territorios. En ese sentido, la propuesta de una Ruta Digna, tiene el fin de
recuperar y promover practicas ancestrales de enlazar comunidades que no se agotan en
intercambios econdmicos, sino que hacen al Kiime Felen, resignificando asi la idea de
“dignidad” del Pueblo Mapuche. La propuesta concreta entonces se distancia de la
I6gica asistencialista wigka:

Lo que yo estoy pensando es que esto va a seguir, el tema del coronavirus. Entonces yo
digo, proyectémonos, mirdndonos a nosotros mismos como personas muy dignas, en el
sentido de que no estamos esperando que nos venga la ayuda desde afuera con
donaciones, con ayuda del gobierno. No somos gente asi, nos la rebuscamos siempre.
Somos como esos sobrevivientes, venimos de no tener nada, venimos de buscar una y
mil formas para sobrevivir. Arreglandonos con poco, con lo que hay. Somos de esa
generacion, por lo menos yo soy y mi mama también. Nuestra gente es asi, ;cOmo se
podria decir?: buscavidas, somos duros. Acostumbrados a estas cuestiones de a veces
no tener que miércoles poner a la olla, qué hacer con respecto a las necesidades basicas
quizas... Ver qué se puede hacer, porque yo se que todo no se puede. Pero aunque sea
algo de todo. Esto lo tenemos que ir viendo entre todos (integrante de la comunidad
Millalonco Ranquehue).

Las palabras surgen del pensamiento mapuche, para el cual los propios conocimientos
(kimiin) son la base de una practica de la vida cultural (mogen), que se afirma y resiste,
no solo cuestionando la subordinacion politica, sino también la hegemonia de
conocimientos y las visiones de mundo extranjeras (wigka) que pretenden imponerse en
sus territorios.

Las acciones de la Ruta Digna implican conocimientos, practicas o insumos existentes,
por lo tanto, su implementacion efectiva dependerd méas de una decision politica



favorable a las formas de organizacion y practicas que hacen a la vida cotidiana de
muchos mapuche, que a una intervencion estatal.

La Ruta Digna que elabord una de las mujeres de la comunidad “entre espina y espina”
mientras recolectaba mosqueta a partir de su compromiso con quienes forman parte del
Pueblo Mapuche, surge de sentir la necesidad de colaborar con la solucion de
necesidades en tiempos de crisis. El objetivo seria poder llevar alimentos (harina,
aceites, alimentos perecederos, frutas y verduras), lefia, u otros articulos de primera
necesidad, a las zonas mas alejadas de la ciudad, ya sea de la provincia de Rio Negro
(Norquinco, Fitamiche, Linea Sur) como de la provincia de Chubut (zonas del campo
alejadas o lugares en los que se sabe que es necesario por mas que sean urbanos).

10.1.1. Pasos
Previamente, seria necesario:

a) Indagar con miembros de comunidades respecto de los lugares en los que se
realizaria la propuesta, la clase y cantidad de mercaderia necesaria. Aca se puede
tener en cuenta la lista de gobierno Nacional de “alimentos basicos con precios
cuidados”. La intencion seria llevar la mercaderia al por mayor, de modo que la
gente pudiera resolver las provisiones al menos por dos meses.

b) En cada nodo, preguntar a quienes viven en comunidades si tienen mercaderia
para intercambiar (frutas, verdura, animales, lana, hilos)

¢) Una vez ubicados los lugares y las ofertas, establecer nodos de distribucién en
base a las posibilidades de movilidad de las familias o personas, de forma que se
garantice la llegada a quienes lo necesiten.

d) En base a esta informacion, el paso siguiente consistird en transportar en
vehiculos o camionetas estas provisiones en diferentes etapas del mes de Julio,
ya que cerca del comienzo del invierno —21 de junio— las rutas se tornan
intransitables. Para esto, la articulacion con ciertas instituciones estatales --como
el Secretario de Cultura en Bariloche-- serviria para pedir fondos al poder
Ejecutivo, y también para disponer del transporte.

e) Una vez que se llegue a los lugares correspondientes con las mercaderias, la idea
seria poder generar lo que desde el pensamiento mapuche se llama “El
Trafkintun”. Una posibilidad seria intercambiar los alimentos o elementos de
primera necesidad por animales del campo. Estos animales, aceptados como
formas de pago, serian luego destinados a diversas organizaciones mapuche y no
mapuche que sean comedores barriales, o escuelas populares que den comida.
En este sentido es necesario el trabajo en conjunto y articulado con el SENASA
y el INTA, que garanticen la posibilidad de traslado de los animales, y con el
Mercado Municipal y algun frigorifico que se preste a faenar las carnes de modo
solidario. Por otra parte, es necesario contemplar que para los casos en que el
intercambio sea realizado en dinero el precio debe ser justo.

Desde la perspectiva de la comunidad Millalonco Ranquehue, recuperar estas formas
de intercambio de productos, de conocimientos, de saberes entre integrantes de diversos
territorios, surge en este periodo como consecuencia de la crisis sanitaria provocada por



la pandemia del Covid 19 y por el proceso de recordar cdmo antiguamente vivian los
abuelos y abuelas de la comunidad cuando sembraban sus propios alimentos y tenian
sus animales para satisfacer sus necesidades basicas de forma autonoma y autogestiva.

Pero tratemos de llegar a una idea digna, una ruta, pero una ruta digna de ayudar. Llegar
de una forma digna a las comunidades, como ellos son dignos (...). Porque mi idea es la
siguiente, ¢por qué hablo de dignidad? Porque nuestra gente trabaja, tiene sus
animalitos, tiene sus recursos, a esto se dedicé toda su vida. Entonces lo que nosotros
podemos hacer acé es generar un camino, una ruta, donde se lleven todos los alimentos
de prioridad, alimentos y otras cuestiones, como pilas, hay tanta necesidad mas
también. La idea es que podamos llegar y que la gente pueda comprar a un precio
cuidado y a otra que se pueda donar. Pero es diferente a todo donado. La gente tiene sus
animalitos que puede usar para pagar con ellos, pero a un precio justo. Para parar con
este abuso que estd pasando. Bueno lo vivimos acé en los supermercados, imaginate
cémo es en la loma como decimos nosotros, donde nadie llega y nadie controla nada. Y
también la idea es que se pueda llegar antes del invierno, antes de que no se pueda
acceder a ningun lado teniendo en cuenta el tema de la nieve. Teniendo en cuenta los
caminos que son intransitables, la gente a veces no puede pasar por ahi, imaginate en
invierno. Teniendo en cuenta eso, es la urgencia de generar esto. Llegar con mercaderia
pero para que la gente pueda comprar, para que la gente pueda decir déjenme dos bolsas
de harina o llevar como un estimativo, pensando en cuanto se va a necesitar por familias
y dentro de eso que la gente pueda pagar con sus animales (Integrante comunidad
Millalonco Ranquehue).

10.1.2. La realizacion de caminos

Varias de las comunidades con las que hemos conversado han propuesto posibles
soluciones para problemas con los que deben lidiar cotidianamente pero que en el marco
del Aislamiento Social Obligatorio se han profundizado. Si bien la movilidad ha sido un
tema que atraveso todo el informe, muchas de las personas mapuche tehuelche nos han
contado que la libre circulacion por los territorios no es algo que puedan realizar, ain
sin el escenario de la pandemia mundial, ya que los accesos a los territorios recuperados
se ven obstaculizados por accionares de grupos privados y/o falta de voluntad politica
de las agencias estatales que ayuden a mejorar las condiciones de vida de dichas
comunidades.

En el afio 2007, el territorio donde habitan la Lof Che Celestino Quijada quedé aislado
por el proyecto de urbanizacion ejecutado por Arelauquen Golf & Country Club SA,
perteneciente al grupo belga BURCO. Este grupo alambr6é el acceso al camino
tradicionalmente utilizado por las familias de la lof. Contraponiéndose a los derechos y
convenios internacionales que atafien a los Pueblos Originarios (art. 75 inc. 17 de la
Constitucidén Nacional, asi como la adecuacion al plexo juridico internacional y de la
promulgacion de leyes, decretos y ordenanzas), dicho alambrado fue realizado sin la
participacion, informacion, consulta, ni el consentimiento libre, previo e informado de
la comunidad en un asunto que la atafie y que tiene un interés determinante para la
misma.

Solicitamos que nos abran el camino que desde siempre existio en el lugar y nos
permita ingresar desde la ruta a nuestro lugar de residencia. Ello en base a la
servidumbre de paso a que debe estar sujeta esta propiedad, todo con el fin de tener libre
acceso a nuestro territorio, desde la via puablica, derecho por otro lado garantizado
constitucionalmente (...). Teniendo en cuenta que este camino se utilizd para acceder a
nuestra tierra desde mucho antes que nosotros naciéramos, no sabemos el motivo del



cierre del mismo (septiembre de 2010 carta dirigida a Golf country Club ex Arelauquen
por parte de la Comunidad Quijada. Para ampliar este conflicto ver Anexo VI.)

La apertura de este camino no modificaria en nada la vida del barrio privado y so6lo
supondria una decision politica, pues ya esta construido.

Otra de las Comunidades que ve afectada su libre circulacién es la Lofche Buenuleo.
Dentro de las familias que la integran hay seis menores que asisten a escuelas de la
zona. La movilidad de estas familias ha estado limitada por dos factores externos: el
clima y la violencia a la que ese camino Ixs expone. Lxs integrantes de esta comunidad
deben recorrer un camino no delimitado que en ocasiones se ve interrumpido por las
inclemencias climéticas: la nieve o el aumento del cauce del rio. Pero, ademas, este
recorrido Ixs obliga a pasar por la puerta de la casa de quienes Ixs han agredido en
numerosas oportunidades. Al dia de la fecha ha tenido que intervenir la Corte
Interamericana de Justicia exigiendo el resguardo de las familias Buenuleo.

La comunidad y su abogado han solicitado a Parques Nacionales, a la Municipalidad de
San Carlos de Bariloche y a la Corte Interamericana de Justicia la construccion de un
camino provisorio de un kildmetro y medio que les permita pasar el invierno sin quedar
aislados y evite transitar por un espacio que se ha convertido en foco de innumerables
actos de violencia. Esto podria resolverse contratando una maquina con la que cuenta el
Municipio. Algunos maquinistas consultados afirmaron que la creacién de este camino
llevaria solo tres dias de trabajo. Crear este camino involucraria realmente un cambio
rotundo en las condiciones de vida de estas familias.

La comunidad Huisca Antieco experimenta una situacion similar. Esta comunidad tiene
personeria juridica desde hace mas de veinte afios. Su retorno al territorio fue dificil
porque un usurpador que pretende quedarse con su espacio se valié de sus vinculos con
las fuerzas armadas, del uso de armas de fuego, de insultos a las mujeres y de amenazas
a la comunidad. El caso alcanzé la instancia judicial pero los hostigamientos continGan.
Frente a lo cual, esta comunidad considera que la apertura de un camino solucionaria
muchos de sus problemas. Con este fin, realizaron muchas gestiones en oficinas
gubernamentales para la creacion de un camino y la construccion de un puente que les
permita comercializar sus productos y mantener una comunicaciéon fluida con otras
comunidades.

Nosotros hasta la comunidad no tenemos transporte, porque principalmente no hay
camino. El méas cercano que es la huella del camino de los rifleros, pero hacia adentro
de la comunidad hay una distancia de 60 km aproximadamente. Hay que cruzar el rio,
no hay puentes (Integrante comunidad Huisca Antieco).

La ausencia de caminos seguros, transitables durante todas las épocas del afio y
economicos en distancias, para acceder a las comunidades mapuche y mapuche
tehuelche en distintas regiones de la Patagonia, fue un problema que se puso en
evidencia durante el aislamiento preventivo; asi como también el deterioro de algunos
ya existentes, como expresaron las comunidades Kumey Wentru y Valle Medio de
Rio Chico. Esto llevo a las comunidades a proponer que se realicen, desde los
gobiernos, consultas a todas las comunidades para relevar las condiciones de acceso, y
para escuchar y atender las propuestas de aperturas de camino que las distintas
comunidades fueron elaborando.


https://gemasmemoria.com/2020/06/07/la-historia-de-la-lof-jose-celestino-quijada-el-conflicto-territorial-en-la-ladera-sur-del-cerro-otto-san-carlos-de-bariloche-rio-negro/

10.1.3. Repensar la participacion indigena

Una de las comunidades de Cushamen expresaba que el municipio habia tomado
medidas obstaculizadoras de sus vidas cotidianas y que, sin perjuicio del aislamiento
social, la comunidad podria haber propuesto otras alternativas mas adecuadas. Este
mismo reclamo se repite en diferentes localidades.

Nuevamente el contexto de emergencia sanitaria puso en evidencia un tema mas
estructural, el cual, finalizando el informe, también cobré la forma de una propuesta por
parte de las comunidades. Habiendo consenso en que el nivel mas autobnomo de decision
es el de las Lof, a través de sus autoridades comunitarias, estas exigen a los gobiernos
ser consultadas en la elaboracion de protocolos locales, medidas restrictivas y
diagnosticos de sus urgencias.

A nivel mas general, las comunidades entienden que, frente al contexto de emergencia
sanitaria, podrian haber sido interlocutores legitimos y competentes a la hora de tomar
decisiones, puesto que tienen mucho conocimiento acerca de como afrontar situaciones
de emergencia y de crisis. Para lo cual, se debe garantizar el funcionamiento politico del
Pueblo Mapuche y Tehuelche a través de sus trawn auténomos intra e
intercomunitarios. Asi como las instituciones oficiales del Estado siguieron reuniéndose
para administrar la crisis, las instancias de reunion en las que el Pueblo Mapuche y
Tehuelche consensla agendas, planifica acciones conjuntas y toma decisiones politicas
deberian estar garantizadas.

A continuacién, y también a modo de cierre, compartimos algunas de las reflexiones
que fueron surgiendo de las personas con las que conversamos durante el relevamiento.

10.2. Reflexiones sobre la pandemia: pensando hacia futuro el futuro

“Este aislamiento nos afecta a todos pero de formas diferentes” (integrante Lof
Newentuaifi Inchin)

Algo que ha evidenciado el actual contexto de aislamiento y cuarentena es que si bien es
una coyuntura que atraviesa a la sociedad en general, no a todos los sectores de esta
sociedad los afecta de la misma manera. Como ha quedado reflejado en estas paginas, a
aquellas comunidades y familias mapuche y tehuelche que viven en los poblados y
centros urbanos, el aislamiento —y con él todas las dificultades que ha traido— las ha
perjudicado mayormente por las historicas condiciones de desigualdad, discriminacion
y marginalizacién a la que se ven expuestas. Asi como también que son estos mismos
sectores los que quedan mas vulnerables ante situaciones de enfermedad/salud, abusos
de poder, hambre y pobreza:

Para nosotros este virus vino en avion y nosotros andamos caminando, algunos a
caballos y alguno en auto (...). Esto vino para los ricos pero también para que alguna
vez arreglen la situacién de los pobres, porque en los barrios, en las villas miserias, son
gente de nuestro pueblo los que viven. En cada rinconcito de la pobreza esta nuestra
gente (Werken comunidad Fentren kimun).

Para el caso de las familias y comunidades que viven en sus territorios, también hemos
visto a lo largo de este informe que la cuarentena las ha afectado en diferentes formas,
sobre todo cuando esta impide, interrumpe y trastorna las propias practicas de



autonomia y relacionalidad que el pueblo mapuche y tehuelche establece con su
territorio.

Frente a este contexto, muchxs de los interlocutores acuerdan que es un buen momento
para reflexionar sobre como la pandemia ha profundizado las problematicas historicas
de despojo de los territorios, avasallamiento de los derechos y estigmatizacion de las
practicas, reclamos y luchas que llevan a cabo Ixs miembrxs de las comunidades y
familias mapuche y tehuelche, y cuyas responsabilidades deben asumir y recaer en el
Estado nacion:

Tantos afios los politicos le han hecho creer a nuestra gente cualquier cosa, hasta ahora
la gente cuesta hacerle entender que no podemos ser peones de nuestros ricos, y para
hacerle entender a nuestros jovenes que se puede vivir de sembrar y cosechar, y de tus
animales (Integrante comunidad Fentren Kimun).

También es un acuerdo entre muchxs de ellxs que las consecuencias y los efectos de
esta pandemia expone el funcionamiento de un sistema econémico, politico y social
basado en un modelo capitalista, colonial y extractivista que atenta a las poblaciones
originarias y a sus territorios. El presente apartado, entonces, busca exponer y presentar
aquellos aprendizajes y reflexiones que nos fueron compartidas para repensar las
convivencias con vistas al futuro.

Aclaramos que algunas autoridades de distintas Lof quisieron compartir sus reflexiones,
pero por falta de las condiciones técnicas necesarias no quedaron finalmente plasmadas
aqui. En el caso de que lleguen mas reflexiones, las compartiremos aun cuando el
informe ya esté publicado.

10.2.1. Sostener los vinculos comunitarios, fortalecer las préacticas de autonomia y
restaurar las relaciones con el entorno

El machi que trabaja en la Ruka Lawen identifica los desafios centrales que este
contexto puso en evidencia:

Quiero expresar mi opinién al respecto de esto para que escuchen pu pefii, pu lamgen
sobre la situacion que se esta viviendo en el territorio mapuche. Esto se ha notado méas
ahora por la situacion del COVID19 pero esto venia desde hace rato ya en nuestro
territorio. El extractivismo sigue, la forestales, las pesqueras, también en la ciudades
estan abiertos los supermercados, las grandes tiendas, pero no se le da la oportunidad a
la gente del campo de vender sus productos, de lo que depende su subsistencia.
Necesitamos expresarnos de alguna forma, aunque sea por este medio hoy dia, para que
pueda escuchar la sociedad y también para hacer un llamado a mi pueblo mapuche, a
los dirigentes, a los logko, los werken, pu machi, pu gillatufe también que podamos
expresarnos en torno a esto. Y también un Ilamado a organizarnos y controlar nuestros
territorios que tenemos el derecho y el deber de hacerlo, cada uno de nosotros como
mapuche tiene un rol, hoy dia a mi me toca ser machi y tengo este trabajo de reflexionar
también, de hacer expresar mi rakizuam. Pero estan los logkos, las autoridades politicas
social, que también tienen que exponer sus pensamientos, sus preocupacion, también
estan los kona, pu weichafe del territorio que tienen su rol que cumplir, ellos saben que
tienen que cumplir. Este es momento de proteger a nuestra gente y a nuestros territorios,
y hacernos presentes como Pueblo Mapuche que existe en willi mapu como también en
el Wallmapu (machi de la Ruka Lawen).



Tanto entre quienes viven la cuarentena en los territorios como entre quienes la viven en
las ciudades, las reflexiones sobre los cambios en los modos de organizacion cotidiana
resaltan la importancia de desarrollar una vida autdnoma.

En esta linea, algunas comunidades, como la lof Quintupuray o la lof Millalonco
Ranquehue entre otras, comentaron que, al vivir en sus territorios comunitarios,
pudieron dedicar mas tiempo a organizarse de forma colectiva para producir alimentos y
llevar a cabo précticas que hasta el momento no estaban pudiendo realizar. En este
sentido, rescataron como positivo el cambio de ritmo generado por la imposibilidad de
salir, y plantearon la importancia de sostener y fortalecer esas précticas. Lucas
Quintupuray, logko de la comunidad Quintupuray, lo sintetizdo de este modo: “Son
cosas que, si bien las hablabamos, las dejabamos para otro momento, y ahora surgen”.

El cambio en los ritmos de organizacion interna también ha generado la posibilidad no
solo de dedicarle més tiempo y trabajos a las practicas de produccion auténomas, sino
también a compartir mas espacios de manera colectiva, indispensables para recuperar
préacticas y conocimientos que habilitan reflexiones y consejos para seguir en un futuro.
Por ejemplo, y refiriéndose a los conocimientos sobre los usos de los hongos que crecen
en el territorio, Lucas Quintupuray expresoé lo siguiente:

Te empiezan a contar que la abuela lo hacia de esta manera o de esta forma. Y de ahi
viene decir: ;Como vivian antes los viejos? ;Coémo hacian para estar tanto tiempo en el
campo sin comprar nada? Entonces se empieza a hablar de la alimentacién auténoma,
de ser autdbnomo en ese sentido, de los animales, de las gallinas, de los huevos, de la
leche, de recolectar lo que sale en temporada, de pescar de buscar choritos de lago (...)
Una costumbre que nos va a quedar, y eso es lo lindo, es el poder tener el tiempo de
seguir hablando con los mayores, con los primos, las primas. Nos estamos ocupando de
cosas que antes no podiamos, es positivo por ese lado. Creo que la reflexion es que
pudimos charlar mas tranquilamente con la comunidad” (Lucas Quintupuray,
comunidad Quintupuray).

Ceferino Mufioz, de la comunidad Raquithué, expres6 también la importancia de
recuperar y sostener la autonomia alimentaria:

Somos como mapuche todavia bastante responsables del cuidado de nuestro entorno, de
nuestro lugar, donde nos relacionamos con todo. Muchas proyecciones con seguir
trabajando con la tierra (...) Solamente no hay que perder de vista uno de donde ha
venido, qué es lo que nuestros antepasados han hecho, valorarlo, ponerlo en practica.
Con el sentido comin de como estar bien. Y como estar bien es producir tus propios
alimentos (...). No perder esas cosas, que son la esencia nuestra, que nos han puesto acé
a donde hoy estamos, lo que nos lleva a tener ese amor propio por lo que somos, por lo
que hacemos, y el trabajo futuro es ensefiarselo a nuestras generaciones futuras para que
no pierdan de foco eso. Para que el lugar en la comunidad esté, para que el territorio
esté, y en las mejores condiciones posibles, con agua, con un poco de animales, con
algo para comer y vivir tranquilos, en relacién con la tierra, como ha sido siempre
(Ceferino Mufioz, comunidad Raquithue).

10.2.2. Desafios y luchas mapuche-tehuelche en contextos de urbanidad

Entre personas que viven en las ciudades, las reflexiones a futuro tienen que ver
justamente con poder contar con un territorio en el cual poder desarrollar estas mismas
practicas de autonomia. Millalen, que vive en Fiske Menuko, comentaba lo siguiente:



Hace ya unos meses vamos de a poco cambiando algunas cositas. Creo que ahora todes
valoramos un poquito mas tener un pedacito de tierra, un poquito de pasto, de tierra, de
aire, de sol. Porque nos damos cuenta un poco mas que nadie quiere vivir encerrade. La
proyeccion méas grande es que quiero un pedazo de tierra, una huerta, algunas gallinas,
alguna cuestion asi. Y te hace repensar un poco: ;Qué hacemos en las ciudades? ;Qué
papel cumplimos en las ciudades? Y como habitar las ciudades de una manera distinta,
desde una manera, mas mapuche si se quiere.

Al no poder atravesar el aislamiento de forma colectiva, por vivir en casas urbanas que
quedan distanciadas entre si, muchas familias y personas ven afectadas sus
racionalidades que son entendidas como fundamentales para el desarrollo cotidiano del
ser mapuche y tehuelche:

Toda esta cuestién del aislamiento rompe con la cosmovision de los pueblos, que se
plantan frente a la muerte desde una posicion distinta. Nosotros no le tenemos miedo a
la muerte, porque es parte de la vida. Y esto genera muchas contradicciones. Para
nosotros mas tremendo que la muerte es el distanciamiento frente a los seres queridos
(Hugo Aranea, comunidad Waiwen Krruf).

En este sentido, la mayoria de Ixs interlocutorxs sefialan la importancia de los vinculos
comunitarios para alcanzar el kiime felen desde la cosmovision mapuche. Hermelinda
Tripailafken (grupo Inan Leufu Mongeifi) también explica la centralidad de esos
vinculos para su pueblo:

Aun en estos tiempos de tantos medios de comunicacion al alcance, quedarse sélo con
ello —para quienes culturalmente nos desplazamos para encontrarnos con otros, donde el
mirarnos a la cara cuando hablamos, donde la lectura corporal, contextual, gestual nos
permite saber del otro, como esta kifie lamgen, kifie papay, kifie chachay, kifie wenly,
pu pichikeche, (un hermano-a, una abuela, abuelo, amigo, los nifos)—, no poder saludar
a pu ngen (fuerzas naturales) de cada lugar o que queden personas con necesidades
especificas aisladas son cosas tan enfermantes como el virus.

10.2.3. Acuerdos colectivos de convivencia y bienestar

Como fue sefialado (ver apartado 10.1.1), un acuerdo comun para muchxs es la
necesidad de fortalecer los procesos de autonomia y recuperar los conocimientos, los
vinculos comunitarios, los territorios y las relaciones con las fuerzas del entorno.

Al referir sobre la preocupacion que le generan las dificultades para sostener practicas
cotidianas de cuidado que involucran a todas las fuerzas del territorio, una integrante de
la comunidad Milllalonco Ranquehue propone: “Hay que pedir, nosotros tenemos que
pedir y que las fuerzas del lugar nos entiendan porgue esto les afecta, aunque sea algo
que no se puede ver pero se puede sentir”. En una linea similar, Hugo Aranea, expresa
lo siguiente:

Frente a situaciones como esta pandemia la postura de los pueblos ha sido entablar un
didlogo més fluido y profundo para ver qué nos dice la mapu, los ngen, para tener una
guia como pueblo (...). Tiene que haber un mensaje fuerte a la sociedad desde el Pueblo
Mapuche. Una de las cuestiones fundamentales para los pueblos siempre ha sido
recurrir a la espiritualidad y al dialogo con el territorio y a las sefiales que pueden estar
dandose y los pueblos pueden tener la capacidad de verlas (...). En la sociedad
dominante se plantea ‘la vida ante todo’, pero en el marco de este sistema es bastante
relativo el tema. ¢La vida para qué? ;La vida de quienes? (Hugo Aranea, comunidad
Waiwen Kirruf).



Pero también, muchas de las proyecciones planteadas y sefialadas como necesarias, no
refieren exclusivamente al Pueblo Mapuche y Tehuelche, sino que interpelan a todas las
personas a reflexionar sobre el orden social existente. Estos pensamientos y
posicionamientos invitan a repensar las desigualdades que nos atraviesan como
sociedad, y a su relacidn con un sistema productivo que pone en riesgo a todas las vidas
que habitan en el territorio:

Que esta situacién cuando pase, que esperemos que sea pronto, sea un buen aprendizaje
para todos, para el trabajo mancomunado, para el crecimiento comun, para que haya la
menor cantidad de diferencias econdmicas y clasistas. Después diferencias humanas hay
y creo que eso es de cierta forma una fortaleza, pero que ya deje de haber esa cuestion
de gue yo quiero tener mas, pero que no le quiero dar lugar a otro (...). Y después dejar
de llevar adelante actividades que le hacen mal a la tierra, porque si le hacen mal a la
tierra, le hacen mal a todos (Ceferino Mufioz, comunidad Raquithue).

Pensamientos y reflexiones como los transcriptos en este apartado final sefialan la
importancia que tiene para el Pueblo Mapuche sostener y profundizar los procesos de
control territorial y construccion de autonomia. Desde alli, convocan a pensar desde la
cosmovision y relacionalidad mapuche mas alla de la coyuntura de esta pandemia, en el
kume felen, o el vivir bien de todos los seres que habitamos la Tierra.

Referencias de Anexos y Enlaces:

Anexo |. Eje 1. EN RELACION A LA SALUD. 1.2 Sobre la salud en términos
mapuche.

Anexo Il: Eje 2. EN RELACION A LA EDUCACION. 2.2 Sobre la educacién en
términos mapuche. Situacién de la ensefianza y aprendizaje del mapuzugun durante el
Aislamiento Social Obligatorio.

Anexo 1ll. Primer informe: Impacto del aislamiento en las comunidades Mapuche vy
Mapuche-Tehuelche

Anexo 1V. Comunidad mapuche Buenuleo: La recuperacién del territorio y las
injusticias vividas.

Anexo V. Heridas en Ixs cuerpxs, las memorias Vv el territorio

Anexo VI. La historia de la Lof José Celestino Quijada. El conflicto territorial en la
ladera sur del Cerro Otto, San Carlos de Bariloche (Rio Negro).

Anexo VII. La historia de Isabel Catriman. El conflicto territorial en Laguna Larga,
Provincia de Chubut.

Anexo VIII. Desde la comunidad mapuche Pailako.

Enlace 1. CHACAY OESTE SIN LUZ DESDE HACE DOS SEMANAS - LU17.com.

Enlace 2. Vecinos de Chacay Oeste recorren 30 kildmetros para abastecerse.

Enlace 3. Habré otra marcha en Gan-Gan contra la megamineria.



https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/anexo-i.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/anexo-i.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/informe-anexo-mapuzugun.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/informe-anexo-mapuzugun.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/informe-anexo-mapuzugun.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/informe-anexo-mapuzugun.pdf
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/06/informe-anexo-mapuzugun.pdf
https://gemasmemoria.com/2020/05/30/relevamiento-del-impacto-social-de-las-medidas-de-aislamiento-informe-centrado-en-las-comunidades-mapuche-y-mapuche-tehuelche/
https://gemasmemoria.com/2020/05/30/relevamiento-del-impacto-social-de-las-medidas-de-aislamiento-informe-centrado-en-las-comunidades-mapuche-y-mapuche-tehuelche/
https://gemasmemoria.com/2020/05/11/comunidad-mapuche-buenuleo-la-recuperacion-del-territorio-y-las-injusticias-vividas/
https://gemasmemoria.com/2020/05/11/comunidad-mapuche-buenuleo-la-recuperacion-del-territorio-y-las-injusticias-vividas/
https://gemasmemoria.com/2020/04/30/heridas-en-lxs-cuerpxs-las-memorias-y-el-territorio/
https://gemasmemoria.com/2020/06/07/la-historia-de-la-lof-jose-celestino-quijada-el-conflicto-territorial-en-la-ladera-sur-del-cerro-otto-san-carlos-de-bariloche-rio-negro/
https://gemasmemoria.com/2020/06/07/la-historia-de-la-lof-jose-celestino-quijada-el-conflicto-territorial-en-la-ladera-sur-del-cerro-otto-san-carlos-de-bariloche-rio-negro/
https://gemasmemoria.com/2020/05/17/la-historia-de-isabel-catriman-el-conflicto-territorial-en-laguna-larga-provincia-de-chubut/
https://gemasmemoria.com/2020/05/17/la-historia-de-isabel-catriman-el-conflicto-territorial-en-laguna-larga-provincia-de-chubut/
https://memoriasalterizadas.files.wordpress.com/2020/05/comunicado-lof-paillako-1.pdf
https://lu17.com/chubut/chacay-oeste-sin-luz-desde-hace-dos-semanas
https://www.elchubut.com.ar/nota/2020-3-23-23-10-0-vecinos-de-chacay-oeste-recorren-30-kilometros-para-abastecerse
https://noalamina.org/argentina/chubut/item/5308-habra-otra-marcha-en-gan-gan-contra-la-megamineria

Enlace 4. Magnate gatari construye en la Patagonia: viola la cuarentena y persigue a
mapuches.

Enlace 5. MACRILANDIA EN TERRITORIO MAPUCHE.

Enlace 6. Comunicado de Prensa del CAlI 17 de mayo 2020,
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=142358794077456&set=a.11044796393520
6&type=3&theater

Enlace 7. Comunicados de Prensa del CAlI 26 de mayo 2020,
https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/146853116961357

https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/149865169993485

https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/141303137516355

https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/140194894293846

https://www.facebook.com/notes/consejo-a-indigena/vivir-resistiendo-el-
despojo/13959326



https://www.elextremosur.com/nota/24205-magnate-qatari-construye-en-la-patagonia-viola-la-cuarentena-y-persigue-a-mapuches/
https://www.elextremosur.com/nota/24205-magnate-qatari-construye-en-la-patagonia-viola-la-cuarentena-y-persigue-a-mapuches/
https://www.elcohetealaluna.com/macrilandia-en-territorio-mapuche/
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=142358794077456&set=a.110447963935206&type=3&theater
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=142358794077456&set=a.110447963935206&type=3&theater
https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/146853116961357
https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/149865169993485
https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/141303137516355
https://www.facebook.com/consejoa.indigena.1/posts/140194894293846
https://www.facebook.com/notes/consejo-a-indigena/vivir-resistiendo-el-despojo/139593264354009/
https://www.facebook.com/notes/consejo-a-indigena/vivir-resistiendo-el-despojo/139593264354009/

