LICENCIATURA EN ANTROPOLOGIA

Memorias y estrategias
politicas en “Cerro Leon”

Universidad Nacional de Rio Negro

Escuela de Humanidades y Estudios

sociales

Taller de Produccion y Analisis de Materiales
Originales

Kaia Santisteban



l. Planteo del Problema.

La comunidad mapuche Cafiio se encuentra en las cercanias de la localidad del Maitén, en
la provincia de Chubut. Las familias que la conforman se dedican a la cria de ovejas, chivos
y caballos, asi como a la produccién en pequefia escala de huertas. Algunos de sus
integrantes se encuentran actualmente trabajando en Maitén o en otras ciudades mas
distantes, pero no por esto dejan de participar en las decisiones y practicas comunitarias.
Ellos recuerdan las formas en las cuales utilizaban familiar y colectivamente el espacio
territorial del Cerro Ledn y sus alrededores. En acuerdo con otras familias como por
ejemplo los Niripil y los Liempe, los Cafiio establecieron los limites y distribuyeron las
zonas para uso familiar en este cerro. Sin embargo, existian espacios de uso conjunto en las
zonas mas altas del cerro que solian ser utilizados para la veraneada asi como otros
espacios en los que estas distintas familias solian encontrarse para la realizacion de
rogativas. En el afio 2010, el municipio de Maitén apoya un emprendimiento para la
realizacion de una pista de ski que involucra parte del territorio de la familia Cafio asi
como parte también del espacio compartido con otras familias mapuche. A partir de
entonces, se inicié el desmonte, la apertura de caminos y la construccién de un refugio
como punto de partida para la realizacion del centro turistico. Esta intervencion impuesta
del municipio en las tierras familiares y comunitarias da inicio a un proceso de reclamo por
parte de los Cafiio. EIl proyecto del centro turistico invernal denominado “Cerro Azul”
(para los pobladores Cerro Ledn) es conocido desde hace algunos afos atras, sin embargo
las familias mapuche de la zona habian impedido que éste se llevara a cabo. Igualmente, la
empresa constructora inicia finalmente sus actividades alterando de forma visible el paisaje
del cerro. A razon de este hecho, fue que a principios de este afio, los Cafio deciden
emprender un reclamo por sus derechos territoriales. Con este fin, se acercan a la radio
comunitaria mapuche Petll Mogeleifi, la cual existe hace mas de 5 afios. Sus integrantes,
mayoritariamente de origen Mapuche-Tehuelche, abordan en sus diferentes programaciones
temas tales como: medio ambiente, concentracion y extranjerizacion de la tierra,
desocupacion y derechos de los pueblos Originarios, entre otros, para conversar e
interiorizarse sobre estos y otros reclamos similares realizados en nombre del pueblo
mapuche. Especificamente, entonces, los Cafiio inician un proceso de dialogo y reflexion

con algunos militantes que ya venian trabajando estos temas (por haber pertenecido a la



organizacion “l11 de Octubre”, la cual, creada en la década del 90 con el proposito de
articular demandas de distintas comunidades mapuche y tehuelche de la provincia de
Chubut, promovié la realizaciébn de parlamentos y acompafi¢é distintos procesos de
recuperacion territorial). Como resultado de estas conversaciones, ellos no sélo inician un
proceso legal (en el que se involucra la Defensoria del Pueblo), sino que también
comienzan a reconstruir sus memorias y experiencias articulandolas con discursos de
demanda indigena de més larga data. Asimismo, este nuevo contexto se ve reforzado por su
participacion en distintas reuniones (p.e. asambleas de vecinos, parlamentos mapuche,

debates en el Concejo Deliberante) y en estrategias de difusion (radiales y audiovisuales).

En este sentido, el problema de investigacion que aqui planteo se enmarca en el proceso
iniciado a partir de este conflicto especifico. La memoria familiar y comunitaria ha venido
seleccionando y organizando en narrativas distintas experiencias, tanto heredadas como
vividas. Aquello que me llama la atencidn es el modo en el cual estas distintas memorias
recordadas comienzan a reorganizarse en relacién a nuevos marcos de interpretacion, al
mismo tiempo éstos motivan la emergencia de recuerdos que hasta el momento parecian
olvidados. Entendiendo esto como un proceso de subjetivacion politica, es decir, un
proceso por el cual ciertas experiencias pasadas, percibidas como familiares, privadas y
fragmentarias se enmarcan en historias de mas larga duracion y se entraman con otras
trayectorias mapuche de reclamo y disputa. De acuerdo con esto, me pregunto cOmo estas
practicas de recuerdo producen cambios en el modo de definirse, contarse a si mismos y
reconstruir autobiografias. Cuales son las experiencias pasadas y vividas a partir de las
cuales los Cafiio encuentran que sus trayectorias personales y familiares resultan similares y
compartidas con las de otras personas que también se reconocen como mapuche. De qué
maneras estas memorias comunes permiten definir una posicion politica ante un reclamo
especifico. Asi, por ejemplo, qué implica en el proceso politico de reclamo recordar que la
abuela “Panchita” que acompafiaba en las rogativas realizadas en el Cerro Ledn cuidando a
los nifios separados de sus padres. Qué significaciones produce recordar que en el arroyo
que pasa por sus tierras, Gladys Cafiio y su abuelita lavaran la ropa en el rio, donde también
bafiaban a los nifios cuando hacia calor y no llegaba el agua. Cudl es el rol del afecto en las
estrategias politicas, cuando ellos recuerdan de pronto que otra de sus abuelas se habia

relacionado con las familias del lugar cuando se encontraba sola y escapando del ejército en



la época de las campafias militares. Qué importancia tiene en la profundizacion de las
solidaridades regionales el hecho de recordar la realizacion conjunta de ceremonias o
reuniones entre las familias de los distintos parajes de la zona. En sintesis, planteo como
problema de investigacion la pregunta acerca de como un conflicto especifico sobre el
territorio —puntualmente sobre el Cerro Ledn en el pueblo del Maitén (provincia de
Chubut)—impulsa la resignificacion de las experiencias recordadas, enmarcando los
procesos de subjetivacion en un reconocimiento politico mas amplio como mapuche y
como parte de un pueblo en lucha. A su vez, y como parte del mismo problema, me
pregunto por los efectos politicos que este modo de contarse a si mismos (definiéndose

como mapuches en lucha) tiene sobre las construcciones hegemonicas de alteridad.

1. Estado de la cuestion:

En primer lugar, para comprender como los elementos ideoldgicos en este caso de los
mapuches adquiere una coherencia diferente dentro de un discurso, en el marco del
conflicto territorial, implica retomar los abordajes de Stuart Hall en su “teoria de la
articulacion”, la cual se pregunta por “como una ideologia empodera a la gente,
capacitandolos para empezar a hacer algun sentido o inteligibilidad de sus situacién
historica...” (Hall, 2010: 85). La reelectura de esta teoria me genera aportes para pensar
como la “comunidad mapuche Cafio” se articulan o no, en coyunturas especificas como
ciertos sujetos politicos para disputar un conflicto territorial. Para comprender las
estrategias politicas y el proceso de subjetivacion en un reconocimiento politico mas
amplio, como “mapuches” y como parte de un pueblo en lucha, es necesario articular este
proceso con movimientos similares anteriores. Es decir, comprender como se vienen
usando diferentes memorias familiares 0 comunitarias para construir narrativas que
conecten el pasado con el presente, llevarad a evidenciar en esta coyuntura actual de donde
viene este pueblo en lucha, en donde estan actualmente y hacia donde van en términos de
definicion politica ante un reclamo especifico. La narrativas de la comunidad mapuche
Cafio me ha dado ciertas pistas sobre como toman significados del pasado para ajustarlos a
su experiencia actual, por ejemplo cuando cuentan sus experiencias con las “rogativas” o el

“ngillatiin” para que lloviera en sus tierras. A partir de la intervencion para desalojarlos, por



parte de un grupo empresarial y el Estado del Maitén, ellos toman una posicion diferente
como nuevos sujetos politicos, convirtiéndose en un grupo familiar mapuche y parte de un
pueblo en lucha. En este sentido es necesario comprender cuéles son los cambios que se
producen a partir de posicionarse de esta forma, cual es la transformacién de sus
“elementos ideol6gicos” puestos en juego a la hora de definir estrategias politicas, cuél es
la forma en que reorganizan sus practicas para que adquieran una connotacion politica.
Mencionando a Hall en su teoria “no son los elementos individuales de un discurso los que
tienen connotaciones ideoldgicas o politicas, sino la forma en esos elementos se organizan
juntos en una nueva formacién discursiva” (Hall, 2010: 87). Esto puede evidenciarse tanto
en los discursos recogidos de los medios de comunicacién, o en las acciones pensadas
como formas discursivas (Briggs,1990) y en las entrevistas realizadas en el corto trabajo
de campo, cuando Gladys Cafio cuenta como reconfiguran memorias de su familia en
relaciébn a nuevos marcos de interpretacién, al mismo tiempo que éstos motivan la
emergencia de recuerdos que hasta el momento parecian olvidados, por ejemplo el recordar
las rogativas realizadas en el Cerro Leon, o las distintas ceremonias “mapuche” que se

realizaban en estas tierras.

A su vez, es interesante comprender las estrategias politicas de los empresarios y del
Municipio del Maitén para invisibilizar otras ontologias del mundo en el momento de hacer
politica. Es decir, este caso puntual de conflicto territorial permite evidenciar lo que
Marisol de la Cadena menciona como los “impensables” de lo politica, que lleva a un
doble exclusion de las comunidades que luchan por permanecer en sus territorios
ancestrales, ya que es el poder del Estado el que otorga como deben ser los espacios de
lucha, las formas de reclamo, lo que se puede discutir y pelear en este contexto. En este
sentido, se podria pensar que las précticas politicas de los mapuches se ven en la tarea de
redefinir sus estrategias en términos de las instituciones del estado, excluyendo de esta
manera otras formas de hacer politicas, desde sus creencias y simbolos. Si bien ellos
realizan estas actividades de lucha, por ejemplo el constante cambio de la bandera mapuche
en el refugio construido en el cerro Leon, estas practicas no son reconocidas como formas
de hacer politica, ya que reconocerlas implicaria para estos desfamiliarizarse de sus propias
I6gicas, estas practicas serian pensadas como “cuestiones simbolicas” (Marisol de la

Cadena, 2009). Tener en cuenta este marco tedrico en la investigacion, permitiria



comprender que se requiere para pluralizar la politica en términos de unos y otros, sin que
esto signifique la incorporacion u la asimilacion a las formas de hacer politica que
proponen los que tienen el poder. Y que de esta forma no sea solo la comunidad mapuche
Caiiio la que debe repensar estrategias politicas en términos espacios politicos que

proponen los empresarios y el Estado que lleva adelante el proyecto de un Centro de Ski.

Il Plan de trabajo
Objetivo General:

El objetivo de este trabajo es entender cOomo ante un reclamo especifico —
puntualmente sobre el Cerro Leon en el pueblo del Maitén (provincia de Chubut)—
comienzan a enmarcarse los procesos de subjetivacion en un reconocimiento
politico mas amplio como mapuche y como parte de un pueblo en lucha, que, por un
lado, reorganizan el modo de definirse y contarse a si mismos, en relacion al un
proceso de resignificacion de las memorias recordadas y experiencias pasadas de la
comunidad Cafiio, permitiendo definir una posicion politica ante un reclamo
especifico. A su vez, y como parte del mismo objetivo evidenciar como estas
resignificaciones han ido sugiriendo las estrategias politicas que han ido poniendo
en acto, comprendiendo cémo activan y disputan construcciones hegemonicas de
alteridad.

Objetivos Especificos:

e Memoria y espacio: Comprender el modo en que la memoria se
inscribe en el paisaje y actualiza con otros grupos familiares y con el
entorno a partir de recopilar narrativas circulantes entre los integrantes de
la comunidad Cafiio en el proceso de subjetivacion politica.

e Memoria y discursos: Identificar como se expresan, en las estrategias
politicas y en los discursos de la comunidad Cafiio los sentidos sobre el
“derecho a las tierras” y los reclamos de lo propio en relacion a
percepciones del espacio y territorios que esta operando en las narrativas.

e Memoria y Estrategias politicas: Comprender qué significan los
diferentes encuentros de reflexion y discusion colectiva, o las actividades
comunes que comienzan a surgir para evidenciar como se activan y
disputan construcciones hegemonicas de alteridad.

e Memoria y hegemonia: Comprender las percepciones y construcciones
de “aboriginalidad” a partir de la recopilacion de los discursos
circulantes del “sector hegemonico”.



IVV. Metodologia:

A partir de la propuesta general de este proyecto de investigacion la metodologia incorpora
la perspectiva de Briggs para pensar performances y trabajo en archivos, realizando
diferentes andlisis de los discursos en relacion a sus contextos. También se tendra en cuenta
la teoria tridimensional que explica Fairclough, para comprender los discursos como
practica discursiva, texto y practica social. A su vez, los datos seran construidos a partir de
los registros, las observaciones participantes y las entrevistas en profundidad ralizadas en
un sucesivo trabajo de campo.

En primer lugar, para lograr comprender como la comunidad Cafiio reorganizan el modo de
definirse y contarse a si mismos, realizaré entrevistas en profundidad a los miembros de la
familia, ya que en entrevistas hechas durante el primer trabajo de campo empecé a
evidenciarse especificamente historias sobre las abuelas que iniciaban las rogativas en el
Maitén, la relacion con otras comunidades mapuche de la zona, cdmo llegaron al territorio
estas familias, quién era Bautista Cafiio (padre de Virginio Cafiio, lonko que inicié los
primeros asentamientos). También las formas en que recuerdan la realizacién conjunta de
ceremonias o reuniones entre las familias de los distintos parajes de la zona. Evidenciando
asi, desde las narrativas extraidas de las entrevistas las descripciones del territorio como un
espacio compartido por la familia desde hace mucho, donde las veranada y las rogativas
fueron los lugares comunes en los que sus abuelos y padres - y ahora ellos — crian los
animales.

A su vez, esto podria complementarse con entrevistas en profundidad a los miembros de
otras familias mapuche cémo los Niripil o los Liempe, pobladores vecinos de la zona, ya
que en las entrevistas realizadas hasta el momento a los miembros de la Comunidad Cafiio,
surgen historias sobre experiencias del pasado a partir de recordar a estas familias como
parte de una memoria colectiva. Mas especificamente la entrevista podria ser realizada a
Horacio Niripil, por ser uno de los primeros pobladores y una persona muy mencionada ya
en las primeras entrevistas realizadas.

También, podrian realizarse entrevistas en profundidad a algunos militantes mapuche
pertenecientes a la Radio Petu ya que las narrativas de estos integrantes, por ser parte de
pueblos mapuche y tener experiencias similares en otras luchas por el territorio tanto en el
Miatén como en otro lugares de la Provincia del Chubut, podrian ayudarme a reconstruir e
identificar los marcos de interpretacion en los que se va articulando experiencias pasadas
con luchas indigenas mas generales.

En segundo lugar, combinar las entrevistas con la técnica de observacion participante, ya
que como menciona Briggs los significados se extraen en gran parte de las practicas en
escenarios concretos (Briggs,1990) Hacer estas observaciones en espacios que empiezan a
considerarse parte de las estrategias politicas como fue el Encuentro TRAWUN (Encuentro
de la Nacion Mapuche) realizado en el mes de mayo del afio 2012 en el refugio del Cerro



Ledn en el paraje Bueno Aires Chico Arriba (5 Km del Maitén-Chubut). Otros espacios
podrian ser las discusiones que se lleven a cabo en el Concejo Deliberante ya que la
comunidad Cafiio menciono que los miembros de este poder “responde de forma violenta y
con situaciones de persecucion a los militantes mapuche de la Radio Petu Mogeleini”
integrantes mapuches que acompafan a esta familia en sus denuncias realizadas al proyecto
de construccion de una pista de sky.

También, podra ser de utilidad realizar observacion participante en acontecimientos y
eventos colectivos como los espacios de reflexion y discusion que realizan los Cafiio con
los militantes mapuche de la radio Petu donde conversan y se interiorizan sobre otros
reclamos similares realizados en nombre del pueblo mapuche. También presenciar
asambleas auto convocadas con otros vecinos de la zona donde toman decisiones sobre
como continuar en este conflicto

Siguiendo la teoria de Norman Fairclough, los discursos contribuyen a la formacion de
identidades sociales y construccion de posiciones subjetivas y las formas de ser de uno
mismo. En este sentido, en este proyecto serd clave realizar analisis de los discursivos, ya
que los objetivos planteados buscan comprender las formas de contarse a si mismos para
definirse como mapuches y definir una posicion politica ante un reclamo especifico. Como
menciona Fairclough los discursos tienen una “estructura tridimensional: como texto,
préctica discursiva y préctica social” (Fairclouh,1992) Si entendemos que los discursos son
el lenguaje en uso como una préactica social, analizarlos permitira comprender un modo de
accion puesto en juego dentro de las estrategias politicas de ambas partes del conflicto.
Ejemplos de discursos a analizar serian las diferentes formas de denuncias que llevan
adelante la Comunidad Cafio hacia el proyecto de construccién de una pista de sky en el
llamado “Cerro Azul, las declaraciones en los medios radiales. Por ejemplo algunas pistas
significantes que me llevan analizar estos discursos y no otros es que en estas
declaraciones ya enuncian su posicién politica manifestando que es la “elite” de este
proyecto “la que se beneficia econdomicamente violando toda norma y derecho establecido
por la Constitucion Nacional y Provincial”. O como parte del mismo discurso, cuando los
Cafiio cuentan que constantemente suben al refugio a colgar en el mastil una bandera
mapuche, ya que los cuidadores de este lugar aparentemente funcionales al municipio sacan
la bandera mapuche para colocar una bandera argentina. Esta situacion de poner y sacar una
y otra bandera me parece otro medio politico significativo para analizar desde lo discursivo.

A su vez, es necesario realizar andlisis de los discursos circulantes del “sector
hegemonico” para tener aproximaciones de como estos grupos perciben y construyen a las
comunidades mapuches. Seria interesante seleccionar comunicados de prensa enunciados

en su mayoria en los programas de radio Petu en conjunto con noticias de diarios locales, lo



cual permitirian visualizar los discursos y argumentos que utilizan la comunidad mapuche

y el modo de contarse a si mismos (definiéndose como mapuches en lucha).

Por otro lado, si bien no pretendo realizar una etnografia de archivos, considero que estos
pueden brindarme un “conocimiento basado en los rastros” (Bosa, 2010) para lograr hacer
una historizacién de la formacion regional del territorio podria utilizar y cruzar documentos
sobre las tierras especificas que estan en disputa, que provengan por un lado de la
Municipalidad del Maitén, de Parques Nacionales y por otro de la Comunidad mapuche.
Este entrecruzamiento de archivos podria ofrecerme informacion sobre cémo fueron
conseguidas estas tierras, como fueron apropiadas por unos y otros, desde cuando se
establecen las comunidades en ellas. Otros archivos serian los marcos legales, es decir la
legislacion vigente que ampara a los Pueblos Originarios y que establece la relacion entre lo
estatal y lo privado. Esto me permitiria analizar y reconstruir como los marcos legales
(leyes como archivo) son medios politicos disponibles utilizados como argumentos que dan
sentidos diferentes al “derecho a las tierras”, qué es el derecho a las tierras para la
comunidad y qué es para el sector hegemonico (municipalidad y empresarios). A su vez,
otros archivos que pueden ser cruzados y que también serian medios politicos disponibles
de lucha, son los mapas sobre las tierras, ya que estos podrian evidenciar las diferentes
perspectivas que estan en disputa sobre el espacio y los limites. Por un lado estan los mapas
que tiene la Municipalidad del Maitén, y por otro lado existen los mapas que construyé la

comunidad como una necesidad inmediata para tener registros sobre sus tierras.



Bibliografia:

Baumann Richard y Charles L. Briggs, 1990 “Poéticas y ejecucidn como perspectivas
criticas del lenguaje la vida social. Annual Review of Anthropology 19:59-88
Bosa, Bastien 2010 ¢Un etndgrafo entre los archivos? Propuesta para una especializacién

de convivencia. Revista Colombiana de antropologia 46 (2): pp 497-530

De la Cadena, Marisol 2009. “Politica indigena:un analisis mas alla de ,,la politica””,
World Anthropologies Network (WAN), Red de Antropologias del Mundo (RAM) 4,
pp. 139-171.

Fairclough, Norman 1992 Una teoria social del discurso. En Discourse and social change.

Oxford: Polity Press Cap 3

Hall, Stuart 2010. Contribuciones a la teoria social: no-esencialismo, hegemonia e
ideologia (seleccion de capitulos En: Eduardo Restrepo, Catherine Walsh y Victor Vich
(eds.) Sin garantias: Trayectorias y problemdticas en estudios culturales, Popaydan: Envién
Editores, pp. 193-220.



